**В.С. Немцев**

***Всепобеждающая***

***любовь***

*20 проповедей*

*о духовных победах любви Божьей*

**Минск**

**«Церковь Пробуждение»**

**2012**

1. Быт.19:12-29 (евангел.) Побеждающая любовь смотрит вперед

2. Исх.32:1-26 Любовь побеждает в истине и постоянстве

3. 1Цар.1:1-28 Любовь побеждает обиды

4. 1Цар.30:1-25 Любовь выше справедливости

5. Пс.14:1-5 Действенная любовь очищает сердце

6. Пр.31:10-31 Любовь трудится для ближнего

7. Еккл.1:1,2 Любовь к Богу открывает смысл и красоту жизни

8. Песн.8:6,7 Любовь — высшее богатство

9. Мф.2:1-12 Любовь и ее Источник

10. Мф.12:1-8 Любовь превозносится над законом

11. Мф.25:1-13 Возрастающая любовь ведет на брачный пир с Христом

12. Мф.27:1-26 Оправдывающая и молчаливая любовь с небес побеждает смерть

13. Мф.27:27-37 Любовь, побеждающая грех человечества

14. Лк.13:6-9 Долготерпеливая любовь

15. Лк.15:11-24 (евангел.) Любовь, возвращающая в отчий дом

16. Лк.16:19-31 (евангел.) Любовь доверяет Божьему Слову

17. Иак.1:17 Любовь как дар для ближнего

18. 1Кор.13:1-13 Любовь побеждает все земные ценности

19. 2Кор.5:15 Любовь побеждает эгоизм

20. 1Фес.4:13-18 Любовь приносит вечную радость

**Побеждающая любовь смотрит вперед**

Быт.19:12-29: «*12* **Сказали мужи те Лоту: кто у тебя есть еще здесь? зять ли, сыновья ли твои, дочери ли твои, и кто бы ни был у тебя в городе, всех выведи из сего места,** *13* **ибо мы истребим сие место, потому что велик вопль на жителей его к Господу, и Господь послал нас истребить его.** *14* **И вышел Лот, и говорил с зятьями своими, которые брали за себя дочерей его, и сказал: встаньте, выйдите из сего места, ибо Господь истребит сей город. Но зятьям его показалось, что он шутит.** *15* **Когда взошла заря, Ангелы начали торопить Лота, говоря: встань, возьми жену твою и двух дочерей твоих, которые у тебя, чтобы не погибнуть тебе за беззакония города**. *16* **И как он медлил, то мужи те Ангелы, по милости к нему Господней, взяли за руку его и жену его, и двух дочерей его, и вывели его и поставили его вне города.** *17*  **Когда же вывели их вон, то один из них сказал: спасай душу свою; не оглядывайся назад и нигде не останавливайся в окрестности сей; спасайся на гору, чтобы тебе не погибнуть.** *18* **Но Лот сказал им: нет, Владыка!** *19* **вот, раб Твой обрел благоволение пред очами Твоими, и велика милость Твоя, которую Ты сделал со мною, что спас жизнь мою; но я не могу спасаться на гору, чтоб не застигла меня беда и мне не умереть;** *20* **вот, ближе бежать в сей город, он же мал; побегу я туда, — он же мал; и сохранится жизнь моя ради Тебя**. *21* **И сказал ему: вот, в угодность тебе Я сделаю и это: не ниспровергну города, о котором ты говоришь;** *22* **поспешай, спасайся туда, ибо Я не могу сделать дела, доколе ты не придешь туда. Потому и назван город сей: Сигор.** *23* **Солнце взошло над землею, и Лот пришел в Сигор**. *24* **И пролил Господь на Содом и Гоморру дождем серу и огонь от Господа с неба**, *25* **и ниспроверг города сии, и всю окрестность сию, и всех жителей городов сих, и все произрастания земли.** *26* **Жена же Лотова оглянулась позади его, и стала соляным столпом.** *27*  **И встал Авраам рано утром и пошел на место, где стоял пред лицем Господа,** *28* **и посмотрел к Содому и Гоморре и на все пространство окрестности и увидел: вот, дым поднимается с земли, как дым из печи**. *29* **И было, когда Бог истреблял города окрестности сей, вспомнил Бог об Аврааме и выслал Лота из среды истребления, когда ниспровергал города, в которых жил Лот**».

«*Осознайте истину: этот мир пребывает в вечной спешке, и конец приближается*», — писал Григорий Великий (330-390). Сегодня мы особенно остро ощущаем приближение великих перемен в жизни человеческого общества, которое развратилось настолько сильно, что даже не замечает этого. Люди стали так безбожны, что даже и не думают об этом. Справедливо писал проповедник В.Буш: «*Я видел людей, как они ужасно горевали, потеряв собаку или попугая. Но о Боге, Которого они потеряли, они не проронили ни одной слезы*». Таково сегодня наше общество.

Так было во дни Ноя и во времена Лота. Во времена Ноя, до Всемирного потопа, греховность людей достигла высшей отметки, при которой Бог осуществил Свои суды, чтобы спасти от вырождения человечество через семейство Ноя. «**И увидел Господь, что велико развращение человеков на земле, и что все мысли и помышления сердца их были зло во всякое время… И сказал Господь: истреблю с лица земли человеков, которых Я сотворил, от человека до скотов, и гадов и птиц небесных истреблю… Ной же обрел благодать пред очами Господа**» (Быт.6:5,7,8). Во времена Лота развращение людей было также очень велико. Вокруг процветал грех блуда, сексуального извращения, гомосексуализма. Когда к Лоту пришли трое новых людей, которые были Божьими Ангелами, чтобы вывести Лота из Содома, мы читаем, что желание всех жителей этого города было изнасиловать их. «**Еще не легли они спать, как городские жители, Содомляне, от молодого до старого, весь народ со всех концов города, окружили дом и вызвали Лота и говорили ему: где люди, пришедшие к тебе на ночь? выведи их к нам; мы познаем их**». (Быт.19:4,5). Страшная мерзость и страшное поражение человеческих душ, когда они полностью теряют не только образ Божий, но и образ человека. Но разве лучшую картину имеем мы сегодня? Мир сегодня вопиет от терроризма, войн, убийств из-за денег и власти. Мир очень эгоистичен. Об этом говорит тот факт, что около 200 человек всей планеты владеют 50% всех богатств мира и купаются в роскоши, в то время, как миллионы людей страдают и умирают от голода. Сегодня в развитых странах более 50% семей распадается, число браков сокращается, рождаемость падает, а сожительство вне брака становится почти нормой. Планка нравственности опускается все ниже и ниже. Люди настолько привыкли ко греху и к мерзостям, что уже считают это нормой, а терпимое отношение ко греху прикрывают демократией, свободой личности и толерантностью. Разве не превзошел сегодняшний мир Содом, если более 40 млн. людей в мире больны СПИДом, и подавляющее большинство носителей этой болезни являются сексуальными извращенцами?! Разве не поразительно, что ежегодно в мире регистрируется 800 млн. больных венерическими заболеваниями (т.е. почти 13% от численности всего населения)?! Разве не пугает людей то, что сегодня многие страны (Нидерланды, Испания, Бельгия, Канада, Великобритания, Дания, Южная Африка, пять штатов США) приняли законы об однополых браках, однополых партнерствах и гражданских союзах?! В Гражданском кодексе Нидерландов написано: «Брак может быть заключен между людьми разного пола или одного и того же пола». Опрос общественного мнения показывает, что все большее число людей склоняются к тому, что необходимо представить гомосексуалам права семьи. Эта тенденция будет нарастать по мере сокращения числа пожилого населения, еще пока боящегося Бога. Уже сейчас 76% опрошенных полагают, что, в конечном счете, все 50 американских штатов или многие из них последуют примеру Массачусетса и легализуют однополые браки. Не случайно после разрешения за три месяца в Калифорнии было зарегистрировано 11 тыс. однополых браков. В Калифорнии сегодня проживает около 861 тыс. взрослых геев, лесбиянок и бисексуалов. Они воспитывают более 52 тыс. детей. Разве это не Содом сегодня? И разве не понятно теперь нам, почему все время горит Калифорния, почему Бог посылает пожары именно в этой местности, предупреждая людей о последнем суде? Юго-Восточная Азия, которая является не только местом отдыха людей и курортной зоной, но и местом разврата, также не случайно пострадала от цунами, в результате которого мгновенно погибли более 200 тыс. человек. Не случайно был затоплен Новый Орлеан, где планировался съезд гомосексуалов. Но люди не вразумляются и думают, как думали зятья Лота, что это случайно, что это не серьезно и что кто-то над ними шутит. Весь мир уже задыхается от греха, от безбожия, земля уже начинает гореть под ногами, наступают времена тяжкие, а люди, словно глухие и слепые, ничего не хотят видеть и слышать. И если бы сегодня Ангелы Божьи спустились на нашу землю, как тогда пришли в Содом, то они не нашли бы более злейших врагов Бога, чем современные люди. По милости Господа мы не исчезли, но не всегда будет так.

В Библии еще 2000 лет тому назад были описаны крушения нравственных устоев в предпришественный период, условия и признаки последнего времени, в котором мы живем: «**Знай же, что в последние дни наступят времена тяжкие. Ибо люди будут самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злоречивы, родителям непокорны, неблагодарны, нечестивы, недружелюбны, непримирительны, клеветники, невоздержны, жестоки, не любящие добра, предатели, наглы, напыщенны, более сластолюбивы, нежели боголюбивы, имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся. Таковых удаляйся… Злые же люди и обманщики будут преуспевать во зле, вводя в заблуждение и заблуждаясь**» (2Тим.3:1-5,13).

*Мы движемся в мире любовью Господней,*

*Она нас хранит в горделивый сей век.*

*Да, люди любить разучились сегодня,*

*Но может еще полюбить человек*.

Да, люди в целом разучились любить, но может еще полюбить отдельный человек; люди не хотят верить, но может поверить отдельный человек; люди не хотят задумываться о будущем, но может еще мыслить и принимать правильное решение отдельный человек. Каждый человек как свободная личность избирает или совершенную Божью систему ценностей или же свои эгоистичные принципы жизни. Но Бога интересует именно отдельно каждый человек, его вера, его выбор, его отношения с Творцом. Истинные ценности определяются по тому, что они дают для вечной жизни. Они определяют итог жизни в конце пути. Когда приблизятся последние дни твоей земной жизни, что ты будешь ценить и за что или за кого держаться: за свою должность, за деньги, за дипломы, за дом и машину? Или за друзей, за веру в Иисуса и за Господа, Который как добрый Пастырь проведет тебя через долину смертной тени и введет в вечные обители? Думаю, что все выберут второе. Так почему же нельзя выбрать эти ценности сегодня, сейчас и всегда держаться их, чтобы быть счастливыми и на земле, и в вечности?! Почему же после стольких уроков истории люди не могут вразумиться и не считать предупреждения Божьего Слова за миф или за выдумку религиозных людей. Посмотри вокруг и ужаснись! Посмотри внимательно и вразумись! Избери жизнь вне Содома, избери жизнь во Христе, избери любовь от Бога, которая «**никогда не перестает**» (1Кор.13:8), никогда не перестанет к тебе, если ты еще способен верить и если будешь верить.

 Жители Содома сильно прилепились ко греху, они перешли ту меру беззакония, где терялся всякий страх Божий. Они настолько обезумели, что не видели уже своего безумия. Их сердце было прилеплено ко греху. Мартин Лютер говорил: «*То, к чему прилепляется ваше сердце, и есть ваш бог*». Но мы видим, что, несмотря на всю развращенность Содома, Лот и его семья держатся Бога, они могут хранить Божьи ценности и хранить себя вне осквернения. Жизнь человека зависит только от его отношений с Богом, и его нравственность не определяется обстоятельствами, хотя обстоятельства могут сильно влиять на человека. Наше сердце должно быть отдано совершенному Творцу Вселенной; наш разум должен слушать и понимать истины Его Слова; наш дух должен быть чувствителен к действиям Духа Божьего; наша воля должна с радостью подчиниться совершенной Божьей воле. И это все начинается с обращения к Господу в покаянии. ***Спасается тот, кто добровольно совершает решительный выбор вечных Божьих ценностей, безоглядно и без промедлений оставляя разрушающие душу греховные ценности***. Спасение и принятие Господа через покаяние — это всегда решительное отделение от грешного мира. Это — серьезный шаг, который требует действия ума, воли, чувств и духа. Мы не можем полностью уйти из мира, но мы можем безоглядно и бесповоротно отделиться от его греховной и разрушительной системы ценностей. Слово Божье повелевает: «**Не преклоняйтесь под чужое ярмо с неверными, ибо какое общение праведности с беззаконием? Что общего у света с тьмою? Какое согласие между Христом и Велиаром? Или какое соучастие верного с неверным? Какая совместность храма Божия с идолами? Ибо вы храм Бога живаго, как сказал Бог: вселюсь в них и буду ходить в них; и буду их Богом, и они будут Моим народом. И потому выйдите из среды их и отделитесь, говорит Господь, и не прикасайтесь к нечистому; и Я прииму вас. И буду вам Отцем, и вы будете Моими сынами и дщерями, говорит Господь Вседержитель**» (2Кор.6:14-18).

 Бог призывает нас к спасению, подает руку помощи, а мы часто противимся и гордимся. *Мы иногда ведем себя так, как ведет птичка, которая попала в замкнутый объем и не может вылететь, потому что не принимает помощи от человека. Однажды мы ставили окна в доме, и к нам залетела птичка. Когда мы поставили окно, пространство было полностью закрытым, а птичка никак не могла вылететь на волю и билась о стекло. Наши попытки помочь ей были непростыми, потому что она не давалась нам в руки. Я думал: «Если бы она только знала, что я хочу помочь ей, если бы она только знала, что я хочу ей добра, то она бы никогда не убегала от меня, никогда не имела бы страха, а радостно прилетела бы в объятия». И только тогда, когда птица обессилила, когда были исчерпаны все ее попытки выбраться своими силами из закрытого помещения, мы поймали ее и выпустили на свободу, где она сразу радостно впорхнула к небу*. Мы часто похожи на эту птицу, когда боимся принять помощь Господа, Который пришел, чтобы «**исцелять сокрушенных сердцем, проповедовать пленным освобождение, слепым прозрение, отпустить измученных на свободу**» (Лк.4:18). И мы так привыкли к рабству греха, как птица привыкает к клетке и уже не знает и не хочет знать красоту неба и блаженство свободы. *Не случайно одна городская девочка, которая долго болела и большинство времени пролежала в больнице, однажды, приехав в деревню и увидев свободно летающих птиц, с сожалением воскликнула: «Бедные птички! У них нет даже своих клеток*». Как важно вылететь из клетки греха!

И сегодня многие люди бояться идти за Христом, бояться приходить в церковь, говоря в своем непросвещенном сердце и разуме: «Бедные верующие, им по их религии нельзя грешить. Бедные верующие, они живут верой в совершенного Бога, а не в силу разума людей, уничтожающих друг друга. Бедные верующие, они имеют веру и надежду на вечную жизнь, а не в то, что все умрут и для умерших уже все будет закончено». Какая нищета взглядов, возведенных в аксиому человеческой жизни! Какой жестокий обман! Грех порабощает человека, искажает его разум и ценности, часто делает волю неспособной принять истинные богатства, заставляя человека цепляться за то, что разрушается само и разрушает душу. Грех и сила греховной привычки своими цепями держат душу человека в рабстве и не дают ему выйти из Содома. Но задумайтесь же, хоть иногда, люди, что вы теряете без Бога, и что Бог дает вам даром по вере! Бог пришел на эту землю ради тебя, умалился в образ Человека, страдал, умер и воскрес, и сейчас Господь сидит на небесах и ходатайствует за каждого человека, ждет того радостного момента, когда пробужденная душа выйдет из клетки грехов, отдастся в руки Спасителя Иисуса Христа и скажет: «Прости меня, Господи, и спаси, я хочу быть с Тобой!». Господь все совершил для человека и ждет его добровольного выбора, ждет его выхода из горящего и разрушающегося греховного мира, из этого Содома, которому осталось жить совсем недолго, а многие не видят этого и устраивают «пир во время чумы». Богу нечего больше предложить людям. Крест — это выражение гнева Божьего, но также и его любви. Ни одна религия мира не может сделать такое заявление: их божества либо злы, и им нельзя угодить, или же такие безобидные, что не имеют никакой силы. Нигде больше во Вселенной, даже если прибегнуть к самой изощренной фантазии, справедливость и благодать не были так тесно слиты воедино, как на кресте Голгофы, где наш Спаситель Христос уплатил за наши грехи Своей жизнью. Ни у кого из людей не мог бы родиться такой план. Нет, Кровь завета, пролитая на кресте, — это дело рук Божьих за нас, грешников, это и суд, и любовь. Христианство — это не религия, а отношения любви между Богом и человеком. Почему же многие люди не принимают такое совершенство Божьей любви? Почему же они выбирают Содом, а не гору святости? Потому что многие не верят в Божью любовь, а верят в безответственность грешной жизни, верят в то, что ни за что не надо будет отвечать. Г. Кэмпбелл Морган писал: «*Когда Бог обращался к человечеству через Иисуса, Он сказал последнее, что хотел сказать*». Бог не будет изменять ради наших прихотей Свою систему ценностей и план спасения людей. Бог не будет предотвращать Свои суды, чтобы спасти тех, кого еще можно спасти. «**Ибо, если Бог ангелов согрешивших не пощадил, но, связав узами адского мрака, предал блюсти на суд для наказания; и если не пощадил первого мира, но в восьми душах сохранил семейство Ноя, проповедника правды, когда навел потоп на мир нечестивых; и если города Содомские и Гоморрские, осудив на истребление, превратил в пепел, показав пример будущим нечестивцам, а праведного Лота, утомленного обращением между людьми неистово развратными, избавил, — ибо сей праведник, живя между ними, ежедневно мучился в праведной душе, видя и слыша дела беззаконные — то, конечно, знает Господь, как избавлять благочестивых от искушения, а беззаконников соблюдать ко дню суда, для наказания**» (2Пет.2:4-9). Нужно быть совершенно бездумным человеком, чтобы считать, что Бог не подвергнет суду современное поколение людей. При такой порочности и безбожии общества Божий суд будет единственным выходом для сохранения людей, точно так же, как и суд над Содомом был единственным выходом, чтобы спасти праведного Лота, который имел возможность избежать погибели и воспользовался этим. Один служитель справедливо заметил: «*Если Бог не накажет современный развращенный мир, то по справедливости Ему надо будет извиняться перед Содомом и Гоморрой*». Но Бог никогда не извиняется за Свои дела, потому что они всегда совершенны. Несовершенен человек, для которого у Бога есть одно условие для спасения — человек должен покаяться в грехах, принять верой, что Христос умер и воскрес ради него, и получить дар вечной жизни. Это самое простое условие Бог ставит для человека, чтобы он мог реализовать право выбора и проявить свободную волю. Любовь Господа Иисуса Христа к людям так велика, что ее нельзя описать словами. Один богослов сказал: «*Бог любит каждого из нас так, как будто Ему некого больше любить*». И если бы на земле были не миллиарды людей, а только один человек, то и ради спасения одной души Господь пришел бы на землю, потому что каждая душа бесценна. Так ценит и любит Бог каждого и желает спасения каждого человека, каждого, а это значит и тебя. Чтобы увидеть широту любви Бога, надо сердцем приблизиться к кресту Голгофы и увидеть распростертые и пронзенные гвоздями руки Христа которые обнимают любовью всю Вселенную и говорят о спасении каждому через страдания Иисуса за него. Чтобы ответить Господу на Его любовь, надо принять Его верой и признать, что эти страдания на кресте были и за твои грехи; надо воспользоваться приглашением к спасению, как этим воспользовался Лот и его семья, которые послушались Божьего гласа и вышли из Содома до его уничтожения.

Бог не только желает спасения, но и помогает в спасении человека. Мы видим, что когда Лот говорил своим зятьям о выходе из Содома, они не приняли это серьезно. «**И вышел Лот, и говорил с зятьями своими, которые брали за себя дочерей его, и сказал: встаньте, выйдите из сего места, ибо Господь истребит сей город. Но зятьям его показалось, что он шутит**». Бог видел сердце каждого и предлагал спасение каждому из членов семьи Лота. Ангелы Божьи торопили всех и даже помогали выводить Лота, дочерей и жену за руки. «**Когда взошла заря, Ангелы начали торопить Лота, говоря: встань, возьми жену твою и двух дочерей твоих, которые у тебя, чтобы не погибнуть тебе за беззакония города**. **И как он медлил, то мужи те Ангелы, по милости к нему Господней, взяли за руку его и жену его, и двух дочерей его, и вывели его и поставили его вне города**». Господь через Ангелов даже не истребил близлежащий город Сигор (что означает *малый*), чтобы облегчить путь спасения Лоту. Он сделал это по милости к праведнику. «**Когда же вывели их вон, то один из них сказал: спасай душу свою; не оглядывайся назад и нигде не останавливайся в окрестности сей; спасайся на гору, чтобы тебе не погибнуть.** **Но Лот сказал им: нет, Владыка!** **вот, раб Твой обрел благоволение пред очами Твоими, и велика милость Твоя, которую Ты сделал со мною, что спас жизнь мою; но я не могу спасаться на гору, чтоб не застигла меня беда и мне не умереть;** **вот, ближе бежать в сей город, он же мал; побегу я туда, — он же мал; и сохранится жизнь моя ради Тебя**. **И сказал ему: вот, в угодность тебе Я сделаю и это: не ниспровергну города, о котором ты говоришь;** **поспешай, спасайся туда, ибо Я не могу сделать дела, доколе ты не придешь туда**». Но условия спасения Бог не изменял — надо было выйти из греховного Содома, надо было оставить его раз и навсегда, оставить бесповоротно и безоглядно, выбросить его из сердца. Это означало перемену ценностей в земной жизни. И если эта перемена не произошла бы в семье Лота, то они бы через какое-то время поселились бы в другом развратном городе или в селении с худыми сообществами, которые развращают добрые нравы. «**Жена же Лотова оглянулась позади его, и стала соляным столпом**». Жена погибла, потому что оглянулась. Казалось бы, что тут такого: горит город, в котором прошло много лет жизни, в котором все оставлено? Но Бог всегда справедлив и не делает ошибок. В этом взгляде назад и было нарушение Божьего повеления. В этом взгляде назад было сожаление о том, что надо выходить из Содома, надежда на то, что может быть, он еще не сгорит. В этом взгляде назад было свидетельство того, что жена вышла из греховного Содома, но грех и система ценностей прошлой жизни не вышли из нее. Она жила не будущим с Богом, а прошлым греховным сообществом. Как много сказал один этот взгляд назад! Результат был трагический. Для спасения надо решительно и безоглядно оставить греховное прошлое, чтобы получить совершенное будущее. *Сосуд, который наполнен грязной водой, нельзя заполнить чистой, если не вылить прежнее содержимое.* Господь призывает людей бескомпромиссно оставить грех и начать новую полноценную и более совершенную жизнь, построенную на вечных и совершенных Божьих ценностях и принципах: «**Скажи им: живу Я, говорит Господь Бог: не хочу смерти грешника, но чтобы грешник обратился от пути своего и жив был. Обратитесь, обратитесь от злых путей ваших; для чего умирать вам?**» (Иез.33:11).

Зятья посчитали Божье предупреждение и предупреждение Лота о погибели шуткой, посчитали это какой-то блажью тестя, и мы их больше не видим. Лот и дочери отнеслись к этому очень серьезно и спаслись. Жена оглянулась назад и стала соляным столпом, и мы вспоминаем эту трагедию через тысячелетия. Сейчас район Содома находится под водами южной части Мертвого моря. Эта реальная история напоминает сегодня каждому человеку, что Бог не играет с людьми в игры и не ставит экспериментов. Он провозгласил план спасения людей через веру в Господа Иисуса Христа, умершего и воскресшего за нас, и Он этот план выполнит, потому что Он — Владыка Вселенной, и без Его допускающей воли ничего не происходит. И мы должны со всей серьезностью, со всяким страхом, трепетом и с радостью принять Божье спасение, если не хотим оказаться в горящем аду, как некогда оказались беспечные грешники в горящем огнем и серою Содоме. «**И пролил Господь на Содом и Гоморру дождем серу и огонь от Господа с неба**, **и ниспроверг города сии, и всю окрестность сию, и всех жителей городов сих, и все произрастания земли**». И это не является шуткой или запугиванием, это — реальность, о которой предупреждает нас Бог. Ты можешь сегодня, как и зятья Лота, посчитать все, о чем здесь говорится за шутку, но мы вынуждены всех предупредить и предупредить серьезно: «Вы сами избираете себе свое будущее и будущее вашей семьи». Лот верил и жил с Богом, потому спасся сам и спаслись его дочери. Вера или неверие в Господа — это ваш выбор. Выбор за человеком, выбор за тобой, дорогая душа! Господь и сегодня с небес смотрит на тебя и призывает через совесть, через Слово Божье, через церковь, через верующих людей и через наступающие на наше благополучие трудности: «**Спасай душу свою; не оглядывайся назад и нигде не останавливайся в окрестности сей**». Он призывает: «Выйди из этого развращенного и погибающего мира, потому что суд неизбежен!». Он призывает сделать это решительно, чтобы никто не оглядывался назад, чтобы никто не жил теми ценностями греховного мира, как это было раньше, чтобы сердце было не в Содоме, а на горе святости, чтобы мы вспоминали жену Лотову. Этот мир уже готов к Божьим судам. Современный греховный Содом наполняет чашу беззакония, и наказания за это неизбежны. Мы уже видим локальные Божьи суды во всем мире. Мы живем сегодня только по милости Господней. «**По милости Господа мы не исчезли, ибо милосердие Его не истощилось. Оно обновляется каждое утро; велика верность Твоя!**» (Плач.3:22,23). Милость и долготерпение Божье долгое время были и над Содомом. Но не всегда так будет. Если люди не обратятся к Богу, то будут подвержены суду. И каждый сегодня стоит перед выбором: остаться в Содоме и жить так, как будто ничего не происходит, и как будто так будет всегда, или же жить знанием Божьего Слова, которое говорит: «**Если не покаетесь, все так же погибнете**» (Лк.13:5). С одной стороны есть лень, безразличие и нежелание хоть что-то изменить в жизни, а с другой — ясное предупреждение, что «**оставляя времена неведения, Бог ныне повелевает людям всем повсюду покаяться, ибо Он назначил день, в который будет праведно судить вселенную**» (Деян.17:30,31). С одной стороны есть беспечность, упорство и ложная надежда: «А может меня пронесет?», а с другой — бескомпромиссное Божье повеление: «**Содрогнитесь, беззаботные! ужаснитесь беспечные!**» (Ис.32:11) и «**Горе беспечным на Сионе!**» (Ам.6:1), «**потому что упорство невежд убьет их, и беспечность глупцов погубит их**» (Пр.1:32).

Не думай, человек, что ты избежишь суда. Ангелы не взяли под руку беспечных зятьев, они не возьмут сегодня никого, кто несерьезно относится к принятию спасения. Проснись и раскайся в грехах, убегая от гнева Божьего!

Почему гневается Господь? Почему посылает суды? Потому что мы не принимаем совершенные Божьи ценности, обмануты временными удовольствиями и ложными ценностями, которые ведут всех в погибель. Если дается спасение, если есть более совершенный путь, если есть приглашение от Бога, а человек не видит благ будущего с Богом, то тогда Бог показывает горе настоящего и трагедию будущего тех людей, которые не захотели принять Господа и сами себя оставили без защиты. Если люди не примут Божий порядок и Божью систему ценностей, то они вынуждены будут жить в хаосе, в войнах, в греховном разврате и беззаконии. Так было во времена Ноя, так было во времена Лота, так будет и перед Вторым Пришествием Христа. Христос строго предупреждает: «**И как было во дни Ноя, так будет и во дни Сына Человеческого: ели, пили, женились, выходили замуж, до того дня, как вошел Ной в ковчег, и пришел потоп и погубил всех. Так же, как было и во дни Лота: ели, пили, покупали, продавали, садили, строили; но в день, в который Лот вышел из Содома, пролился с неба дождь огненный и серный и истребил всех; так будет и в тот день, когда Сын Человеческий явится. В тот день, кто будет на кровле, а вещи его в доме, тот не сходи взять их; и кто будет на поле, также не обращайся назад. Вспоминайте жену Лотову**» (Лк.17:26-32).

Когда Бог начнет Свои суды, когда грянет гром, тогда уже не будет времени и возможности перекреститься, а тем более спастись. Господь смотрит сегодня на всех людей, которые живут еще без Бога, и говорит: «**Придите ко Мне, все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас**» (Мф.11:28). А выбор он оставляет за вами, чтобы каждый избрал себе свое будущее сам, как некогда это сделали жители Содома. И если тогда Бог осуществил Свои суды, то тем более теперь, когда Христос пришел на землю, умер и воскрес для каждого из нас, нет никакого оправдания тем, кто отвергает жертву Иисуса Христа. «**Смотрите, не отвратитесь и вы от говорящего. Если те, не послушав глаголавшего на земле, не избегли наказания, то тем более не избежим мы, если отвратимся от Глаголющего с небес**» (Евр.12:25). Выбор за вами.

Сегодня мир такой же, как и тогда был Содом. Сегодня вы также нуждаетесь в спасении, как и жившие тогда люди. Сегодня за вас молится церковь и ваши родные и близкие, как и тогда за Лота молился его дядя Авраам. Господь, Который пришел на землю, чтобы искупить вас, ждет от вас искренней молитвы покаяния, чтобы взять вас под Свою защиту, вывести из рабства греховного мира и привести на небеса. Иисус желает услышать от вас искренние слова любви к Нему. Он желает, чтобы Его любовь не прошла мимо вас. Он желает, чтобы вы пришли к Нему как к любящему и заботливому Пастырю, Который желает укрыть всех поверивших в Него от грядущих бедствий. Так говорит Его Слово: «**И как ты сохранил слово терпения Моего, то и Я сохраню тебя от годины искушения, которая придет на всю вселенную, чтобы испытать живущих на земле**» (Отк.3:10). Как чудно звучит Божий призыв: «**Вкусите, и увидите, как благ Господь! Блажен человек, который уповает на Него!**» (Пс.33:9)!. Он обещает: «**Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною**» (Отк.3:20). Он ждет вас. Сделайте эти шаги веры, выходите вперед, и мы будем вместе молиться любящему Спасителю. Для Него самая простая молитва: «Господи, прости меня и прими в Свои объятия!» является самым чудным гимном на небесах, который превосходит по красоте и важности все гимны Ангелов, потому что драгоценная душа приобретает спасение и усыновление от Творца всей Вселенной. «**Ищите Господа, когда можно найти Его; призывайте Его, когда Он близко**» (Ис.55:6). Спастись и придти к Богу можно только на Его условиях или же не придти вообще. Сегодня Господь очень близок к вам. Не всегда будет так. Но когда все будет крушиться, когда Бог начнет Свои неотвратимые суды, тогда поздно будет что-то изменять и спасаться. ***Серьезно,*** ***безоглядно и незамедлительно принимай спасение на условиях Бога, когда Он близко***. Выходите и не оглядывайтесь на людей, на прежнюю жизнь, не оглядывайтесь на разрушающееся прошлое, а примите верой блаженное будущее с Господом. Да благословит вас Господь в этом выборе и поможет вам избрать прекрасное будущее вместо суда над жизнью в прошлом и настоящем. И как некогда Господь по вере Лота и по ходатайственным молитвам Авраама «**выслал Лота из среды истребления, когда ниспровергал города, в которых жил Лот**», так да сохранит и вас Господь во все времена вашей жизни на земле и подготовит для блаженной жизни в вечности. Ваш шаг веры и покаяния гарантирует не только спасение, но придает жизни цель и смысл. Он дает силы для решения всех проблем по Божьей воле, дарит душевный мир и покой, дарит любовь к Богу и к людям, которые нельзя купить ни за какие богатства. Сделайте шаг веры, чтобы приобрести вечные Божественные сокровища души. Не бойтесь прекрасного, не бойтесь вечного, не бойтесь того, что вы добровольно соглашаетесь выйти из Содома в райские обители, выйти из смерти в жизнь, из разрушения в созидание, из хаоса к гармоничной жизни с Богом. Да благословит вас Господь в этом. Аминь!

**Любовь побеждает в истине и постоянстве**

Исх.32:1-26: «*1* **Когда народ увидел, что Моисей долго не сходит с горы, то собрался к Аарону и сказал ему: встань и сделай нам бога, который бы шел перед нами, ибо с этим человеком, с Моисеем, который вывел нас из земли Египетской, не знаем, что сделалось.** *2* **И сказал им Аарон: выньте золотые серьги, которые в ушах ваших жен, ваших сыновей и ваших дочерей, и принесите ко мне.** *3* **И весь народ вынул золотые серьги из ушей своих и принесли к Аарону.** *4* **Он взял их из рук их, и сделал из них литого тельца, и обделал его резцом. И сказали они: вот бог твой, Израиль, который вывел тебя из земли Египетской!** *5* **Увидев сие, Аарон поставил пред ним жертвенник, и провозгласил Аарон, говоря: завтра праздник Господу.** *6*  **На другой день они встали рано и принесли всесожжения и привели жертвы мирные: и сел народ есть и пить, а после встал играть.** *7* **И сказал Господь Моисею: поспеши сойти отсюда, ибо развратился народ твой, который ты вывел из земли Египетской;** *8* **скоро уклонились они от пути, который Я заповедал им: сделали себе литого тельца и поклонились ему, и принесли ему жертвы и сказали: вот бог твой, Израиль, который вывел тебя из земли Египетской!** *9* **И сказал Господь Моисею: Я вижу народ сей, и вот, народ он — жестоковыйный;** *10* **итак оставь Меня, да воспламенится гнев Мой на них, и истреблю их, и произведу многочисленный народ от тебя.** *11* **Но Моисей стал умолять Господа, Бога Своего, и сказал: да не воспламеняется, Господи, гнев Твой на народ Твой, который** **Ты вывел из земли Египетской силою великою и рукою крепкою**, *12* **чтобы Египтяне не говорили: на погибель Он вывел их, чтобы убить их в горах и истребить их с лица земли; отврати пламенный гнев Твой и отмени погубление народа Твоего;** *13* **вспомни Авраама, Исаака и Израиля (Иакова), рабов Твоих, которым клялся Ты Собою, говоря: умножая умножу семя ваше, как звезды небесные, и всю землю сию, о которой Я сказал, дам семени вашему, и будут владеть ею вечно.** *14* **И отменил Господь зло, о котором сказал, что наведет его на народ Свой.** *15* **И обратился и сошел Моисей с горы; в руке его были две скрижали откровения каменные, на которых написано было с обеих сторон: и на той и на другой стороне написано было;** *16* **скрижали были дело Божие, и письмена, начертанные на скрижалях, были письмена Божии.** *17* **И услышал Иисус голос народа шумящего и сказал Моисею: военный крик в стане**. *18* **Но Моисей сказал: это не крик побеждающих и не вопль поражаемых; я слышу голос поющих.** *19* **Когда же он приблизился к стану и увидел тельца и пляски, тогда он воспламенился гневом и бросил из рук своих скрижали и разбил их под горою;** *20* **и взял тельца, которого они сделали, и сжег его в огне, и стер в прах, и рассыпал по воде, и дал ее пить сынам Израилевым.** *21* **И сказал Моисей Аарону: что сделал тебе народ сей, что ты ввел его в грех великий?** *22* **Но Аарон сказал Моисею: да не возгорается гнев господина моего; ты знаешь этот народ, что он буйный.** *23* **Они сказали мне: сделай нам бога, который шел бы перед нами; ибо с Моисеем, с этим человеком, который вывел нас из земли Египетской, не знаем, что сделалось.** *24* **И я сказал им: у кого есть золото, снимите с себя. Они сняли и отдали мне; я бросил его в огонь, и вышел этот телец.** *25* **Моисей увидел, что это народ необузданный, ибо Аарон допустил его до необузданности, к посрамлению пред врагами его.** *26* **И стал Моисей в воротах стана и сказал: кто Господень, — ко мне! И собрались к нему все сыны Левины**».

Как важно христианам, живущим в наше предпришественное время, в век невиданных обольщений и отступления от Божьих истин, твердо держаться учения Христова и обращаться к тем урокам, которые даны в Писании. Слабость многих сегодняшних церквей связана с тем, что церковь имеет размытые границы с миром, размытое учение, а служители часто не имеют твердой позиции или не высказывают ее ясно. Это приводит к тому, что многие церкви перенимают ложные ценности мира, практикуют мирские технологии, подходы. Подражая современным светским тенденциям церкви уподобляются миру вместо того, чтобы побеждать мир верою. У *одного старого христианина, любящего Бога, пережившего много трудностей и сохранившего верность Господу, спросили: «Почему успехи и сила Первоапостольской Церкви не повторяются в наше время? Разве Бог изменился и утратил силу?». «Бог Тот же, да “апостолы” не те», — с грустью ответил старик*.

Бог действует на земле через верных и преданных ему людей. И сегодня нам так не хватаем истинных героев веры. Нам не достает Ноев, которые в долготерпении строили бы ковчег спасения в своих душах и в душах ближних, не взирая на развращенность этого мира; нам не достает Аврамов, способных оставить все и пойти туда, куда укажет Господь; не хватает ревностных людей, подобных Исаии, готовых сказать: «**Вот я, пошли меня**» (Ис.6:8); нам не хватает людей с ревностью и силой христиан первого века, которые имели твердую веру и шли на мучения и в клетки ко львам, но не отказывались от истины и от Христа. Но более всего нам недостает сегодня делателей с твердой позицией истины, мужественных воинов Христовых, способных в любви встать за истину и в меньшинстве отстоять ее с Божьей помощью. Образец такого служения мы видим на примере Моисея. И прочитанный нами текст Писания говорит о том, как важна твердая позиция служителя, лидера, позиция того, кому Бог доверил вести Свой народ. Моисей ведет миллионный народ Израиля в Землю Обетованную. Израиль выходит по Божьей воле и милости из египетского рабства, в котором он пребывал 430 лет (Исх.12:40). Бог являл так много милостей и чудес этому народу! Бог смирил фараона и дал возможность израильтянам выйти из Египта (Исх.4-Исх.12). Он Сам шел перед ними в столпе облачном, показывая им путь (Исх.13:21,22). Бог остановил воды на море и провел израильтян по суше среди моря, а египтяне, преследующие их, были уничтожены водой (Исх.14). Бог питал Свой народ в пустыне, давая им воду, пищу, чудесным образом давая им манну (Исх.16), и «**Сыны Израилевы ели манну сорок лет**» (Исх.16:35). Бог давал силы одерживать победы над врагами Израиля, и израильтяне низложили войско Амалика (Исх.17:8-16). И вот «**в третий месяц по исходе… пришли они в пустыню Синайскую**» (Исх.19:1) и подошли к горе Синай, где Бог дал для народа десять заповедей и Божественные законы и постановления. «**Моисей взошел к Богу на гору**» (Исх.19:3). «**И когда Бог перестал говорить с Моисеем на горе Синае, дал ему две скрижали откровения, скрижали каменные, на которых написано было перстом Божьим**» (Исх.31:18). Как чудесно было Моисею в присутствии Божьем! Только что была картина Божественного, горнего, когда образы небесного прошли перед Моисеем, когда он увидел славу Божью, когда он духом внимал вечным словам Божьим. Но вот ему надо спуститься вниз, на землю, донести истины Божьи. И здесь Моисей должен стать свидетелем того, до чего могут доходить люди, не имеющие Бога в центре своей жизни. Прошло только сорок дней, и народ, оставшийся без руководителя, развратился.«*1* **Когда народ увидел, что Моисей долго не сходит с горы, то собрался к Аарону и сказал ему: встань и сделай нам бога, который бы шел перед нами, ибо с этим человеком, с Моисеем, который вывел нас из земли Египетской, не знаем, что сделалось.** *2* **И сказал им Аарон: выньте золотые серьги, которые в ушах ваших жен, ваших сыновей и ваших дочерей, и принесите ко мне.** *3* **И весь народ вынул золотые серьги из ушей своих и принесли к Аарону.** *4* **Он взял их из рук их, и сделал из них литого тельца, и обделал его резцом. И сказали они: вот бог твой, Израиль, который вывел тебя из земли Египетской!** *5* **Увидев сие, Аарон поставил пред ним жертвенник, и провозгласил Аарон, говоря: завтра праздник Господу.** *6*  **На другой день они встали рано и принесли всесожжения и привели жертвы мирные: и сел народ есть и пить, а после встал играть.** *7* **И сказал Господь Моисею: поспеши сойти отсюда, ибо развратился народ твой, который ты вывел из земли Египетской;** *8* **скоро уклонились они от пути, который Я заповедал им: сделали себе литого тельца и поклонились ему, и принесли ему жертвы и сказали: вот бог твой, Израиль, который вывел тебя из земли Египетской!**». Неужели такое может быть?! Неужели так быстро можно забыть все доброе, предать Бога, быть неблагодарными и поклониться идолу?! Мы видим здесь, что если не бодрствовать, если не держаться Бога, если в сердце человека нет господства Творца, тогда человек легко может поклониться твари и принять ложные ценности. Израильтяне радостно последовали за Моисеем из Египта, но при первых же трудностях возроптали, и готовы были вернуться назад, готовы были пренебречь благословениями Божьими. И первый удар приходится на руководителей. «**И возроптало все общество сынов Израилевых на Моисея и Аарона в пустыне**» (Исх.16:2). Что было бы с израильтянами, если бы лидеры поддались на эту панику? Но здесь Моисей и Аарон были тверды, и народ увидел Божью руку уже вечером, когда Бог чудным образом послал пищу. Только была преодолена одна трудность, тут же наступает новый ропот от другой трудности, когда одолевала жажда, и не было воды. И вновь все укоры направлены на Моисея. Но Моисей и здесь тверд. Он понимает, что не его силой совершается освобождение, но силой Господа. Он твердо уповает на Бога. «**Моисей возопил к Господу и сказал: что мне делать с народом сим? еще немного и побьют меня камнями**» (Исх.17:4). Моисей твердо держится Господа, и Господь все время с Моисеем, Он дает народу воду в Мериве, несмотря на то, что они искушали Его. Бог буквально носил этот народ на руках. Но вот они остались без Моисея, они предоставлены самим себе. Когда человек представлен сам себе, тогда совершается то, что господствует в его сердце, он делает то, что является ценностью его жизни и его внутренним желанием. Вместо того чтобы быть благодарными Богу, израильтяне приписали успех исхода Моисею (**ибо с этим человеком, с Моисеем, который вывел нас из земли Египетской, не знаем, что сделалось**); вместо молитв благодарности, они устроили праздник, ели, пили и играли. Древнееврейский перевод этих слов может обозначать не только веселье, но и пьянство, аморальное поведение, идолопоклоннические культы. Вместо поклонения невидимому Живому Богу евреи поклонились богам, сделанным руками человеков, поклонились идолу — вылитому золотому тельцу. Какая мерзость и какая неверность! Почему так случилось? И здесь мы можем извлечь для себя *первый урок*: *люди будут делать то, что стоит в их сердце на первом месте*. Израиль не бодрствовал, израильтяне не очищали и не освящали свои сердца, они жили земным, видимым, выгодным, а не небесным. Божья вера и упование на Господа живет невидимым (Евр.11:1) и получает все потребное для жизни и благочестия, а человеческая религия живет видимым, ощутимым, ищет земного и в конечном итоге теряет и небесное, и земное. Верно сказал один богослов: «*Израиль вышел из Египта, но Египет не вышел из Израиля*». Они жили прежними ценностями, язычество так прочно вошло в их сердца, было таким понятным и доступным, что даже Божьи чудеса не дали своего результата для тех, кто не бодрствовал (а таких было большинство). Никакое внешнее изменение не будет давать стабильного следования за Богом, если нет изменения внутреннего, если нет изменения в сердце, если в центре жизни стоит не Господь, а земные ценности: манна и перепела, удобства и комфорт, ради которого люди готовы возвратиться назад в рабство. Для христиан духовный призыв к внутренним переменам звучит так: «**Итак, кто во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь все новое**» (2Кор.5:17). «**О горнем помышляйте, а не о земном**» (Кол.3:1). Что делать нам, чтобы не было таких падений? Слово Божье говорит: «**Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины**» (Еф.4:22-24). О прежних ценностях сказано «**А теперь вы отложите все**» (Кол.3:8). Отложить надо все греховное, а не часть. Ничего мирского и греховного не должно оставаться в нашем сердце. Если не все сердце заполнено Богом, если Господь не является Царем нашей жизни, если в нашей душе есть еще что-то ценное из грешного мира, с чем тяжело расстаться и что мы еще оставляем для себя, не слагая у ног Христа, то оно обязательно себя проявит. Если мы оставляем в сердце сребролюбие, это проявится в отсутствии любви и приведет к падению; если оставляем зависть, это проявится в осуждении других; если оставляем дух блуда, это проявится в прелюбодеянии; если оставляем возможность постоянно выпивать немного вина, не упиваясь им, то обязательно попадем в рабство от алкоголя; если оставляем гордость, то это проявится в разрушении Божьего дела; если мы отдаем приоритет человеческому мнению, а не Божьей истине, то мы окажемся под влиянием людей и в рабстве их мнений; если оставляем в сердце эгоизм и думаем только о себе, то в конце жизни останемся одни без друзей и близких. Если мы одной ногой в церкви, а другой в мире, то раньше или позже, если не поставим Христа в центр своей жизни, мы окажемся в мире. Христианство не бывает наполовину, потому что Бог искупил нас полностью и желает, чтобы мы принадлежали Ему всецело. А если мы не бодрствуем, если даем место своим греховным желаниям, даем место дьяволу, а Богу оставляем последнее место, тогда случается так, как сказано в 2Пет.2:20-22: «**Ибо если, избегнув скверн мира чрез познание Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа, опять запутываются в них и побеждаются ими, то последнее бывает для таковых хуже первого. Лучше бы им не познать пути правды, нежели, познав, возвратиться назад от преданной им святой заповеди. Но с ними случается по верной пословице: пес возвращается на свою блевотину, и: вымытая свинья идет валяться в грязи**». Так случилось с израильтянами тогда, так может быть с каждым из нас сегодня, если мы не бодрствуем, и Господь не царствует в нашем сердце.

Израиль вышел из Египта, но Египет не вышел из Израиля, и мы видим падение. Жена лота вышла из Содома, но Содом не вышел из нее, и мы видим, что сердце жены Лота в Содоме, и поэтому она превращается в соляной столп (Быт.19:26), и поэтому Господь призывает: «**Вспоминайте жену Лотову**» (Лк.17:32). Мы вышли из религиозного мира, но религиозный мир может не выйти из нас, и мы можем по традиции пускаться в идолопоклонства, поклоняться твари вместо Творца, соблюдать идолопоклоннические традиции своих дедов, приходить на кладбище и «звать мертвецов», оставлять им пищу, впадать в язычество и быть еще хуже Израильтян при горе Синай. Идолом может стать все, что заменяет Бога и стоит на первом месте: работа, учеба, карьера, человеческая слава, преклонение перед человеком, здоровье, внешний вид, дачный уголок земли, коллекционирование, музыка, дети, образование, философия и многое другое, что вытесняет Бога или идет параллельно с вечным. Бог не желает делить Свою славу ни с чем и ни с кем. Мы вышли из мира, но важно, чтобы с Божьей помощью мир вышел из нас, и чтобы мы дали место всему Божьему в нашем сердце, потому что мы имеем гораздо большую ответственность, чем израильтяне, так как имеем гораздо большие блага и возможности во Христе.

 Мы видим на примере израильтян при Синае, как велика роль священника и служителя. Аарон не смог противостать желанию толпы, и люди впали в грех. Аарон думал, что он любит свой народ, и хотел ему угодить. Но любовь без истины является ложной и ведет к падению. Он быстро пошел на поводу людей, и они быстро впали в грех. Он не имеет твердой позиции, он боится мнения людей, боится потерпеть от них урона, боится потерять свой авторитет перед людьми. Аарон желает угодить и грешным людям, и святому Богу и, идя на поводу толпы, старается как-то «пристроить» туда Бога, придать мероприятию законный вид и толк. Его позиция очень шаткая. Аарон, с одной стороны, понимает, что все сделал Бог, а с другой стороны, допускает, чтобы вылили тельца, и сам делает это. Но чтобы прикрыть свою беспринципность, Аарон ставит перед идолом жертвенник и объявляет: «**Завтра праздник Господу**». На другой день они совершают жертвоприношения. Все, как будто, правильно по форме, но совсем неверно по духу из-за того, что Аарон не проявил стойкость, не имел твердой позиции, не имел мужества и ввел народ в идолопоклонство. Моисей дает верную оценку действий своего родного брата и священника: «24**И сказал Моисей Аарону: что сделал тебе народ сей, что ты ввел его в грех великий?..** *25* **Моисей увидел, что это народ необузданный, ибо Аарон допустил его до необузданности, к посрамлению пред врагами его**». Несокрушенному сердцу, небодрствующему человеку хочется всего и сразу, хочется радости и веселья. И мы можем извлечь для себя еще один важный урок. Мы видим, как *праздность, веселье, удовольствия ввергают в обольщение и идолопоклонств*о. И вот что характерно: что для греха люди готовы отдать свои ценности, золотые серьги, вместо того, чтобы отдать сердце Богу. Почему так? Потому что отдача сердца требует колоссальных перемен и борения со своей плотью и привычками. Многие сегодня внедряют в церкви мирскую музыку, мирские методы поклонения, рок-музыку, чтобы было веселей, чтобы угодить молодежи, идя на поводу плотских христиан. Как ненавистно Господу такое веселье, где в центре человек. Как бесполезны и опасны и сегодня любые праздники и мероприятия, где Господу нет первого места; где прославляется мудрость человеческая, а не Божья; где собираются формально для общения вокруг известной личности, а не вокруг Христа; где преклоняются перед деньгами и возможностями какой-нибудь миссии, а не смиряются пред Богом в молитве, как будто не Бог, а сами люди достигли чего-то великого; где празднуются любые юбилеи, и на это отдаются огромные средства, вместо того чтобы отдать средства на евангелизацию и на дело Божье. Мы видим сегодня много конференций, съездов, симпозиумов, совещаний, конгрессов, праздников, юбилеев, семинаров, школ, но мало видим реального Божьего дела. Любые мероприятия, где не прославляется Господь, усыпляют христиан и не побуждают к изменению сердца. А особенно страшны те, где все делается ради выгоды, ради спонсоров и денег. О таких «пророках» Господь говорит через пророка Михея: «**Так говорит Господь на пророков, вводящих в заблуждение народ Мой, которые грызут зубами своими — и проповедуют мир, а кто не кладет им в рот, против того объявляют войну**» (Мих.3:3). Если Господь не является центром нашей жизни, если мы не поклоняемся Богу в сердце своем, а все делаем без духа Божьего, без благоговения и страха, без сердца, а лишь для себя, то мы вообще не поклоняемся Ему. И тогда Господь говорит нам через пророка Исаию: «**Праздничных собраний не могу терпеть: беззаконие — и празднование!.. Праздники ваши ненавидит душа Моя; они бремя для Меня; Мне тяжело нести их**» (Ис.1:14,15). Такой ложный праздник Господу объявил Аарон, потому что не имел мужества сказать твердое «Нет!», потому что не имел твердой позиции.

 Совершенно иной подход мы видим у Моисея. Он полностью забывает себя, все его сердце живет Богом, вся его душа полна заботою о славе Бога и Его народа. Мы видим истинный образ служителя, имеющего ясные цели и твердую позицию. Твердая позиция Моисея и истина превращают его любовь к народу в созидательное, а не в разрушительное действие. Мы должны подражать Моисею в том, как он любит свой народ и ходатайствует за него перед Богом в истине. Аарон малодушничает и оправдывается трудностями: «**Ты знаешь этот народ, что он буйный**». Но Моисей понимает, что другого народа нет, что Бог доверил ему такой жестоковыйный народ, что с хорошим народом справиться легко, но Бог будет прославляться через смирение и верность израильтян, через исполнение Божьего плана непокорным народом Израиля. Истинный служитель Божий не осуждает свой народ, а ходатайствует за него перед Богом; не идет на поводу похотей и привычек народа и толпы, а направляет их на пути Божьей истины; не перекладывает ответственности на других, не оправдывается трудностями и обстоятельствами, но твердо проводит линию, которая славит Бога. Служитель Божий — это постоянный ходатай перед Богом за вверенных ему людей и непоколебимый защитник детей Божьих от ложных путей. Для этого требуется и любовь в сердце, которая бы все покрывала, и твердая позиция, и мужество, и жертвенность, и полное доверие Богу. Бог предлагает Моисею то, с чем, возможно, многие из нас сразу бы согласились. Это было заманчивое предложение о новом народе, который мог бы произвести Господь от верного Ему Моисея. «*10* **Итак оставь Меня, да воспламенится гнев Мой на них, и истреблю их, и произведу многочисленный народ от тебя.** *11* **Но Моисей стал умолять Господа, Бога Своего, и сказал: да не воспламеняется, Господи, гнев Твой на народ Твой, который** **Ты вывел из земли Египетской силою великою и рукою крепкою**, *12* **чтобы Египтяне не говорили: на погибель Он вывел их, чтобы убить их в горах и истребить их с лица земли; отврати пламенный гнев Твой и отмени погубление народа Твоего**». Моисей не отступает назад в трудностях, он не сдается и не падает духом, он не пятится назад перед неудачами, а идет вперед. Народ впал в идолопоклонство. Что может быть хуже? Моисея подвел родной брат Аарон, его подвел народ, но он остается верным Богу и твердым в своей позиции. Он понимает, что не он вывел народ из рабства, а Бог. Моисей является благословенным служителем. Он не хочет себе славы ценою истребления народа, он не желает возвыситься за счет отступления перед Божьим Словом, за счет того, чтобы не были исполнены Божьи обетования и клятвы. Он не желает почета за счет того, чтобы было в поношении имя Господа среди врагов Израиля, «**чтобы Египтяне не говорили: на погибель Он вывел их**». Не о себе печется Моисей, а о славе Божьей, о твердости и исполнении Божьих обетований. Он заботится, чтобы Бог не оставил этот народ.

Самое страшное время для людей наступает тогда, когда их оставляет Бог. Сегодня мир нестабилен, люди пугаются кризисов, стихийных бедствий, голода, эпидемий, экологических катастроф, инфляции и т.п. Но самое ужасное наказание Божие — это не стихийные бедствия, не войны, не эпидемии, не кризисы, не болезни, а то, что Бог определил в трех словах: «**Я покину вас**» (Иер.23:33). Моисей понимает это. Поэтому он скажет Господу: «**Прости им грехи их. А если не так, то изгладь и меня из книги Твоей, в которую Ты вписал**» (Исх.32:32). Как прекрасна вера Моисея, как сильна его позиция, проявляющаяся в действии! Господь говорит Моисею: «**Народ твой, который ты вывел**», а Моисей отвечает Господу: «**да не воспламеняется, Господи, гнев Твой на народ Твой, который** **Ты вывел из земли Египетской силою великою и рукою крепкою**». Моисей молит Бога о соблюдении Божьей славы через Божий народ, он просит Бога о том, чтобы исполнились Его обетования: «*13* **Вспомни Авраама, Исаака и Израиля (Иакова), рабов Твоих, которым клялся Ты Собою, говоря: умножая умножу семя ваше, как звезды небесные, и всю землю сию, о которой Я сказал, дам семени вашему, и будут владеть ею вечно**». В этой убедительной речи на первое место ставится Господь и Его слава, Моисей здесь умаляет себя и возвышает Господа. Трудно было что-то найти в израильтянах, во имя чего Моисей мог бы ходатайствовать за них, поэтому Моисей все находит в Боге: Божья слава, Божьи обетования, оправдание святого имени Господа, непреложность исполнения Слова Божьего — вот те доводы, на которые опирается Моисей, чтобы отвратить гнев Божий, и он добивается победы: «*14* **И отменил Господь зло, о котором сказал, что наведет его на народ Свой**». Просьба Моисея была услышана, так как это была только угроза со стороны Бога, а не окончательное решение. И мы читаем далее: «**На другой день сказал Моисей народу: вы сделали великий грех; итак я взойду к Господу, не заглажу ли греха вашего**» (Исх.32:30). И мы можем извлечь еще один важный урок: *воин Христов должен быть постоянным ходатаем за свой народ перед Богом*.

 Но самый важный урок из исследуемого текста мы можем извлечь из поступка Моисея, когда он спустился с горы к народу. Мы видим, как непоследователен Аарон и как тверд Моисей. Аарон перекладывает ответственность на других там, где должен взять ее на себя. Он оправдывается, смягчает вину и приводит доводы, как будто не он вылил тельца из золота, а телец сделался сам: «*24* **И я сказал им: у кого есть золото, снимите с себя. Они сняли и отдали мне; я бросил его в огонь, и вышел этот телец**». Жалкое положение, потому что не было твердой позиции, не было твердых и решительных действий. И мы видим Моисея: мужественного, твердого, стойкого, непоколебимого. «19 **Когда же он приблизился к стану и увидел тельца и пляски, тогда он воспламенился гневом и бросил из рук своих скрижали и разбил их под горою;** *20* **и взял тельца, которого они сделали, и сжег его в огне, и стер в прах, и рассыпал по воде, и дал ее пить сынам Израилевым**». Скрижали с заповедями являлись как бы документом завета между Богом и Израилем. Но как скоро Израиль не исполнил своего обязательства, нарушил завет, то был утрачен всякий смысл в существовании документа, и скрижали разбиваются. Поскольку Израиль как невеста уклоняется в неверность, то Моисей весьма справедливо разбивает «брачное свидетельство». Но это не исключает необходимости следования за Богом и исполнения Его заповедей. Каким мужеством обладает Моисей, когда один против всех вступает в битву, сжигает в огне тельца, стирает его в прах, рассыпает по воде! Уничтожение тельца не означает снятия греха с народа, поэтому Моисей дает народу пить воду, в которую всыпан прах, чтобы они понимали свой грех, что он еще на них до раскаяния, до изменения сердца и принятия истинной позиции. И мы видим, как твердость веры Моисея, стойкость за истину и мужество направляют людей к Живому Богу. Моисей отстаивает Божью позицию смело и решительно. Он понимает, что нужно проявить волю и твердое решение, что колебания приведут к отпадению от Бога и введут в пагубу. Моисей ставит народ перед ясным выбором и делает призыв к верующим в Живого Бога для отделения от всего мирского и идолопоклоннического: «**Кто Господень — ко мне!**». Казалось бы, что после такого призыва весь народ должен был бы сразу остановиться. Но было далеко не так. К Моисею собрались только сыны Левины. Только они поняли, что при открытом противостоянии добра и зла, Божьего и земного, истинного поклонения и ложного нельзя сохранять нейтралитет, нельзя угождать Богу и людям. Божьи истины, Божья честь были поставлены выше семейных и родственных связей. Но сыны Левия, хотя и составляли многочисленное колено, насчитывающее 22000 душ мужского пола (Чис.3:39), представляли только ничтожное меньшинство (менее 3%) израильтян. Расположение остального народа оказалось не на стороне Господа, а на стороне тельца и веселья, что навлекло на народ заслуженное наказание. Но это меньшинство во главе с Моисеем сумело сохранить истину, этот остаток с Божьей помощью сумел сохранить народ, поклоняющийся живому и истинному Богу. Мы видим, что истина не решается большинством, а состоит в исполнении повелений Божьего Слова. Моисей, как истинный воин Божий, смело стал за истину и отстоял свои позиции, потому что Бог был за него.

Духовное состояние церкви зависит от духовного состояния и от твердости позиций священника. Священники, пресвитера, пасторы ответят перед Богом за вверенный им народ Божий. Они в первую очередь призваны возвышать голос за истину и ничего не бояться, как это делал пророк Захария, который за возвещение истины народу был убит «**между жертвенником и храмом**» (Лк.11:51). Захарий смело возвещал то, что было неприятно слушать народу, но это было истиной: «**Так говорит Господь: для чего вы преступаете повеления Господни? не будет успеха вам; и как вы оставили Господа, то и Он оставит вас**» (2Пар.24:20). Служитель может получить в вечности «**неувядающий венец славы**» (1Пет.5:4), но может и потерпеть сокрушительный урон, если не будет верным Божьим истинам, ибо «**кому много вверено, с того больше взыщут**» (Лк.12:48). Сегодня для служителя проблем и испытаний не меньше, чем было ранее. В последнее время будет смешиваться истина с неправдой. Апостол Павел предупреждает о трудностях и о том, что надо твердо стоять в истине: «**Да и все, желающие жить благочестиво во Христе Иисусе, будут гонимы. Злые же люди и обманщики будут преуспевать во зле, вводя в заблуждение и заблуждаясь. А ты пребывай в том, чему научен и что тебе вверено, зная, кем ты научен**» (2Тим.3:13,14). Преуспевание неправды — не есть победа.

Самое страшное для служителя — не иметь своего твердого мнения, не иметь Божьей позиции и бояться отстаивать ее, чтобы не обидеть никого из людей, чтобы все было тихо. Такое состояние приводит к пассивности, дает возможность разлагающему действию дьявола, вводит народ в грех и ведет к отступлению людей от Бога. Пророк Исаия характеризует такое состояние как разделение между людьми и Богом. Он говорит: «**Вот, рука Господа не сократилась на то, чтобы спасать, и ухо Его не отяжелело для того, чтобы слышать. Но беззакония ваши произвели разделение между вами и Богом вашим, и грехи ваши отвращают лице Его от вас, чтобы не слышать. Никто не возвышает голоса за правду, и никто не вступается за истину»** (Ис.59:1,2,4). Проявляется не истинная любовь к Богу и к людям, а ложная, показная, абстрактная, которая боится трудностей и ищет мнимого мира со всеми. Моисей проявляет жертвенную любовь к людям, он готов сам пострадать за истину ради блага заблудившегося народа. Моисей возвысил голос за истину и спас народ от гибели. Каждый христианин, а служитель особенно, должен быть воином Христовым. А у воина должна быть твердая линия и позиция. Страшно, когда на поле битвы у воина нет ясности и твердого мнения, что делать. Отсутствие ревности по Божьему делу и поиск спокойной жизни приводят к мертвости духа в церквах, а поиск своей выгоды обессиливает служителя и ведет к беспринципности. Поэтому сегодня часто говорят о десяти точках зрения, но не высказывают свою, личную позицию; охотнее говорят о тактике служения вообще, чем о принципах вероучения и о реальной христианской практике. Справедливо заметилЭ. Сервус*: «У некоторых точка зрения представляет собой многоточие*». У некоторых она заключена в принципе: «Я — как все». Источник христианского мужества — твердые принципы. При испытаниях и ударах судьбы Божественные принципы являются нашей опорой, нашей скалой, потому что тогда Бог действует за нас. При этом наше сердце должно полностью принадлежать Христу, а Христос должен стать центром жизни. Если в чем-то Христос не на первом месте, то первый ветер испытаний приведет к оставлению принципов. Если нет в центре Христа, а задеты твои интересы, затронуто то, чем ты живешь, то ты будешь повержен врагом. Христианином быть трудней, чем полководцем, так как для того, чтобы стоять в истине требуется много мужества и полное доверие Богу. Апостол Павел пишет Тимофею: «**Итак, переноси страдания, как добрый воин Иисуса Христа. Никакой воин не связывает себя делами житейскими, чтобы угодить военачальнику. Если же кто и подвизается, не увенчивается, если незаконно будет подвизаться**» (2Тим.2:3-5). Моисей не боится трудностей, вступает в бескомпромиссную битву, и его правильная позиция направляет Божью силу в нужное русло. Одновременное действие истины и любви дают свою победу.

Духовная позиция — это состояние души и духа, это отражение наших истинных отношений с Богом. И о ней надо твердо и открыто заявлять всем, давая народу выбор, не храня ее в молчании во избежание проблем, и не производя бесполезный и пустой ропот. Позиция христианина требует участия в духовной битве, в противостоянии дьяволу, в противостоянии ложным тенденциям. В этой духовной борьбе не надо бояться боли, не надо бояться земных потерь, не надо бояться ран и слез. *Великий живописец Анри Матисс в старости страдал от артрита. Но он не переставал писать картины. Чтобы писать картины, он был вынужден привязывать кисть к пальцам рук, потому что только так можно было удержать кисть в руке. Это давало невыносимую боль, и рисование было мучительным. Когда художника спросили, почему он продолжает писать, Матисс ответил: «Боль пройдет, а красота останется*». Если мы любим Бога и служим Ему, будут боли и трудности, но не надо отступать, так как то, что сделано во славу Божью, войдет в небесную красоту и останется навечно. Нужно жить, а не влачить существование, а для этого иногда надо уметь противостать заблуждению большинства и смело разбить идолов и развеять прах идолопоклонства, как это сделал Моисей. Бог дает верным служителям Свою силу, чтобы они не надеялись на себя, а надеялись на Бога. У Моисея было призвание Божье, и это определило успех. Во дворце фараона у него была карьера, а здесь у него — призвание Божье, которое имеет вечные ценности. *Блез Паскаль говорил: «Господи, помоги мне делать великое, словно малое, раз я делаю это Твоею силою; и малое, словно великое, ведь я делаю это во имя Твое».* Мы всегда будем в страхе и тревоге, если будем вместо Бога делать идолов и думать, что жизнь зависит не от Бога, не от наших отношений с Ним, а от нас самих, от наших способностей. Исход битвы зависит не от нашего умения, а от Бога, поэтому важной является наша верность Ему, чтобы Он был за нас, потому что «**если Бог за нас, кто против нас?**» (Рим.8:31).

 Мы должны сегодня учиться на библейских примерах прошлого. Сегодня важнейшей задачей домостроителей Божьих является верность, а самой большой опасностью — духовная лень и самоуспокоенность, безразличие и холодность, выражающаяся словами: «Мы — как все». Анализируя ситуацию с Израилем и Моисеем, Апостол Павел дает нам сегодня строгое предупреждение: «**Не хочу оставить вас, братия, в неведении, что отцы наши все были под облаком, и все прошли сквозь море; и все крестились в Моисея в облаке и в море; и все ели одну и ту же духовную пищу; и все пили одно и то же духовное питие: ибо пили из духовного последующего камня; камень же был Христос. Но не о многих из них благоволил Бог, ибо они поражены были в пустыне. А это были образы для нас, чтобы мы не были похотливы на злое, как они были похотливы. Не будьте также идолопоклонниками, как некоторые из них, о которых написано: народ сел есть и пить, и встал играть. Не станем блудодействовать, как некоторые из них блудодействовали, и в один день погибло их двадцать три тысячи. Не станем искушать Христа, как некоторые из них искушали и погибли от змей. Не ропщите, как некоторые из них роптали и погибли от истребителя. Все это происходило с ними, как образы; а описано в наставление нам, достигшим последних веков. Посему, кто думает, что он стоит, берегись, чтобы не упасть**» (1Кор.10:1-12). Призвание служителя — превратить христианскую веру в ежедневный труд и битву без отдыха и остановок, постоянно практиковать истины Божьего Слова в жизни, иметь твердые принципы и отстаивать их во всех обстоятельствах, уповая на Господа, чтобы была сила сказать: «Кто Господень — ко мне!», и направить взгляды и сердца людей не на себя, а на источник любви и истины — на Господа. Такое же призвание и каждого христианина.

 Итак, извлечем для нас **уроки и** **наставления** из прочитанного текста:

***Мужество при отстаивании истин Божьего Слова и твердость позиций ограждают народ Божий от падений и приближают в любви к Живому Богу***. Для победоносной жизни в единстве с Господом необходимо:

1. *Постоянно бодрствовать*, постоянно помнить об опасности греха, *постоянно держать Господа в центре своей жизни*, *удалять все греховное из сердца и полностью отдавать сердце Христу*, понимая ту истину, что если мы вышли из грешного мира, но грешный мир не вышел из нас, то очень быстро можно впасть в обольщение, в грех и в идолопоклонство и потерять связь с Богом, без Которого мы бессильны в противостоянии обольщению и греху.

2. *Избегать пустых праздников, веселья и развлечений и других мероприятий, где Богу не отводится первое место*, потому что они ведут к самым изощренным формам идолопоклонства под видом поклонения Богу.

3. Всем верующим, а особенно служителю Божьему, *быть постоянным ходатаем за свой народ в молитвах перед Богом и непоколебимым защитником детей Божьих от ложных путей*, как это мы видим на примере Моисея.

4. *Никогда не идти на поводу заблуждающегося большинства, но с любовью смело вступать в бой за истину, иметь твердые и непоколебимые позиции*, основанные на Божьем Слове, не бояться трудностей и душевных ран, быть воином христовым на поле духовной битвы, которая не имеет ни остановок, ни передышек.

5. *Делать ясный призыв верующим к отделению от всего мирского* через представление выбора, как это делал Моисей, призывая народ словами: «**Кто Господень — ко Мне!**».

 Итак, ***смело и с любовью вступай в бой за истину, чтобы своим служением направлять людей на поклонение Богу в духе и истине***. Аминь!

**Любовь побеждает обиды**

1Цар.1:1-28: «*1* **Был один человек из Рамафаим-Цофима, с горы Ефремовой, имя ему Елкана, сын Иерохама, сына Илия, сына Тоху, сына Цуфа, — Ефрафянин**; *2* **у него были две жены: имя одной Анна, а имя другой Феннана; у Феннаны были дети, у Анны же не было детей.** *3* **И ходил этот человек из города своего в положенные дни поклоняться и приносить жертву Господу Саваофу в Силом; там были Илий и два сына его, Офни и Финеес, священниками Господа.** *4* **В тот день, когда Елкана приносил жертву, давал Феннане, жене своей, и всем сыновьям ее и дочерям ее части;** *5* **Анне же давал часть особую, ибо любил Анну, хотя Господь заключил чрево ее.** *6* **Соперница ее сильно огорчала ее, побуждая ее к ропоту на то, что Господь заключил чрево ее.** *7* **Так бывало каждый год, когда ходила она в дом Господень; та огорчала ее, а эта плакала и не ела.** *8* **И сказал ей Елкана, муж ее: Анна! что ты плачешь и почему не ешь, и отчего скорбит сердце твое? не лучше ли я для тебя десяти сыновей?** *9* **И встала Анна после того, как они ели и пили в Силоме, Илий же священник сидел тогда на седалище у входа в храм Господень.** *10* **И была она в скорби души, и молилась Господу, и горько плакала,** *11* **и дала обет, говоря: Господи Саваоф! если Ты призришь на скорбь рабы Твоей и вспомнишь обо мне, и не забудешь рабы Твоей и дашь рабе Твоей дитя мужеского пола, то я отдам его Господу на все дни жизни его, и бритва не коснется головы его.** *12* **Между тем как она долго молилась пред Господом, Илий смотрел на уста ее;** *13* **и как Анна говорила в сердце своем, а уста ее только двигались, и не было слышно голоса ее, то Илий счел ее пьяною.** *14* **И сказал ей Илий: доколе ты будешь пьяною? вытрезвись от вина твоего.** *15* **И отвечала Анна, и сказала: нет, господин мой; я — жена, скорбящая духом, вина и сикера я не пила, но изливаю душу мою пред Господом;** *16* **не считай рабы твоей негодною женщиною, ибо от великой печали моей и от скорби моей я говорила доселе.** *17* **И отвечал Илий и сказал: иди с миром, и Бог Израилев исполнит прошение твое, чего ты просила у Него.** *18* **Она же сказала: да найдет раба твоя милость в очах твоих! И пошла она в путь свой, и ела, и лице ее не было уже печально, как прежде.** *19* **И встали они поутру, и поклонились пред Господом, и возвратились, и пришли в дом свой в Раму. И познал Елкана Анну, жену свою, и вспомнил о ней Господь.** *20* **Чрез несколько времени зачала Анна и родила сына и дала ему имя: Самуил, ибо, говорила она, от Господа я испросила его.** *21* **И пошел муж ее Елкана и все семейство его совершить годичную жертву Господу и обеты свои.** *22* **Анна же не пошла, сказав мужу своему: когда младенец отнят будет от груди и подрастет, тогда я отведу его, и он явится пред Господом и останется там навсегда.** *23* **И сказал ей Елкана, муж ее: делай, что тебе угодно; оставайся, доколе не вскормишь его грудью; только да утвердит Господь слово, вышедшее из уст твоих. И осталась жена его, и кормила грудью сына своего, доколе не вскормила**. *24* **Когда же вскормила его, пошла с ним в Силом, взяв три тельца и одну ефу муки и мех вина, и пришла в дом Господа в Силом; отрок же был еще дитя.** *25*  **И закололи тельца; и привела отрока к Илию,** *26* **и сказала: о, господин мой! да живет душа твоя, господин мой! я — та самая женщина, которая здесь при тебе стояла и молилась Господу;** *27* **о сем дитяти молилась я, и исполнил мне Господь прошение мое, чего я просила у Него;** *28* **и я отдаю его Господу на все дни жизни его, служить Господу. И поклонилась там Господу**».

Люди научились строить удивительные вещи, которые потрясают наше воображение. Есть семь чудес света, которые были введены в обиход философом и просветителем Сидонским во II веке до Р.Х. Это: 1) пирамида Хеопса, высотой 146,5 м и длиной 230 метров, которая состоит из 2300 каменных блоков, из которых каждый весит 2500 кг; 2) храм Артемиды Ефесской; 3) мавзолей царя Мавсела; 4) висячие сады Семирамиды; которые в условиях горячего климата Месопотамии находились на высоте 20 метров над уровнем земли и цвели без полива за счет выпадения росы на камнях; 5) статуя Зевса Олимпийского в Греции высотой 12 метров из мрамора, золота и слоновой кости; 6) статуя бога солнца Апалона высотой 35 метров: 7) Фаросский маяк в Александрии высотой 122 метра. Из всех этих творений человечества осталось только одно — пирамида Хеопса. Но мы можем смело сказать, что есть и восьмое чудо света — построение добрых и совершенных отношений между несовершенными людьми, построение таких отношений, которые бы пребывали вечно.

Самое главное в практической жизни детей Божьих — умение строить отношения с Богом и с людьми. От этого зависит не только настоящая жизнь, но и будущая. Чаще всего зарождаемые тщеславием человека обиды не дают мира сердцу и несут много скорбей и боли. Обида в человеческом сердце — это самый действенный разрушитель добрых отношений с людьми и с Богом:

*Обиды — яд церковной жизни,*

*Завязка скверного узла,*

*Обиды — масло укоризны*

*В огне тщеславия и зла*.

 Отношения, в которых побеждаются обиды, особенно важны между братьями и сестрами в церкви, между служителями и паствой. Как их достигать? Исследуемый нами текст Священного Писания открывает важный принцип побед над обидами.

 Мы видим благочестивую во всех отношениях женщину Анну, одну из жен священника Елканы. Она любима мужем, она кротка, она имеет доброе сердце, она благоговейно поклоняется Богу, она держит свое слово, она благодарна Богу, о чем свидетельствуют ее молитвы и данное сыну имя Самуил, что означает «*услышана Гсподом*». Она очень сильно любит Господа, доверяет Ему, потому что, только имея такую любовь, можно навсегда отдать двух-трехлетнего единственного и долгожданного сына на служение Богу, посвящая его в назареи. Казалось бы, что для этой женщины должно изливаться обильное благословение от Бога в каждом дне ее жизни. Но мы видим много проблем и трудностей в жизни Анны. Она не имеет ребенка, она бездетна, и, казалось бы, есть повод обидеться на Бога за такую несправедливость, потому что ее соперница Феннана изводила ее, предпринимала такие шаги, которые приводили к ропоту и печали. Так продолжалось не один год. В ситуации Анны многие из нас, наверное, очень сильно обиделись и спрашивали бы в обидах Бога: «За что, Господи?» Но мы видим, что Анна действует иначе.

Она, прежде всего, *не отвечает злом на зло*. Она не выносит свою боль людям, переносит страдания души сама, останавливая зло на себе и не умножая его. Она не собирает коалицию сочувствующих, не изливает им свое сердце, не умножает зло обидами и подключением других действующих лиц, но она, как мы читаем в Слове, только «**плакала и не ела**». Даже своему любящему мужу она не жалуется на обидчицу, хотя он, наверняка, заступился бы за любимую жену. Анна поступала по принципу, который позже будет записан в Новом Завете: «**Никому не воздавайте злом за зло, но пекитесь о добром перед всеми человеками. Если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людьми. Не мстите за себя, возлюбленные, но дайте место гневу Божию. Ибо написано: Мне отмщение, Я воздам, говорит Господь. Итак, если враг твой голоден, накорми его; если жаждет, напой его: ибо, делая сие, ты соберешь ему на голову горящие уголья. Не будь побежден злом, но побеждай зло добром**» (Рим.12:17-21).

Дорогие братья и сестры! Для победы над злом, над ядом обид есть только одно противоядие — любовь. В том-то и состоит чудодействие любви, что только она способна, как губка, поглотить обиду и зло, остановить их распространение и умножение через свою собственную боль и долготерпение, через воздержание, через то, что в нашем сердце не дается места дьяволу, через получение силы от Господа для прощения. Зло может порождать только большее зло. Как говорил Сенека, *«природа так устроена, что обиды помнятся больше, чем добрые поступки»*. И победы над обидами не даются легко. Обиды порождают еще большие обиды, в которые включаются в качестве судей и экспертов многие люди, принимая на себя не свойственные людям функции Бога-Судьи. Задеваются интересы многих, и, как снежный ком, нарастают новые обиды. Но когда мы проявляем любовь, когда мы страдаем ради погашения обид и не разжигаем их, тогда во Вселенной становится меньше зла, тогда становится (хоть немного) чище и Вселенная, и наша душа, тогда Бог одерживает победу через нас и приближает к Себе, формируя Божественные черты в нашем сердце. Здесь важно перетерпеть, а не бежать за сочувствием к другим и не отвечать на обиды злом. Перетерпите хоть немного, и Бог даст большие благословения. Апостол Павел пишет христианам из Коринфа, которые имели много гордости и много обид друг на друга, стараясь любыми, даже греховными, путями (через гражданские суды) доказать свою правоту: «**Но брат с братом судится, и притом перед неверными. И то уже весьма унизительно для вас, что вы имеете тяжбы между собою. Для чего бы вам лучше не оставаться обиженными? для чего бы вам лучше не терпеть лишения? Но вы сами обижаете и отнимаете, и притом у братьев**» (1Кор.6:6-8). Библейский принцип благословений: лучше быть обиженным, чем обижать, лучше терпеть лишения, чем лишать, лучше поступить жертвенно, чем эгоистично. Чтобы остановить обиды, кто-то должен понести всю их тяжесть на себе и не перекладывать проблемы на других людей. Другого рецепта не существует. Так поступала Анна, и в этом был первый секрет ее победы.

 Мы видим также, что *Анна поступает не по плоти, а по духу. Она смотрит не на несовершенства людей, а на совершенного Бога, ходит не перед людьми, а перед Богом, зная, что Ему открыты все тайны сердца*. Действия по плоти всегда ведут к поступкам, которые могут дать временное облегчение, но всегда заканчиваются духовным поражением. Бог желает научить нас побеждать Его силой, а не своими амбициями и ущемленным человеческим тщеславием. Человек обижается всегда настолько, насколько плоть превосходит дух, насколько чувства превосходят разум, насколько в нем человеческого больше, чем Божьего. Французский писатель Франсуа Ларошфуко верно заметил: «*Люди мелкого ума чувствительны к мелким обидам, люди большого ума все замечают и ни на что не обижаются*». Мы очень часто забываем, что не мы, а Бог управляет всем; что не мы, а Бог даст истинную оценку всему; что не мы, а Бог будет давать благословения смиренным и сдерживать гордых. Важно всегда понимать и твердо знать, что любая ситуация, в которой мы оказались, не является случайной. Бог поставил нас в такие условия, и учит нас жизни по принципам Царства Божьего уже здесь, на земле. Любая ситуация может или славить Господа, или выставлять напоказ голое человеческое тщеславие. Если мы обращаем свой взор на Господа, если мы обращаемся к Нему в искренней молитве: «Господи, Ты же видишь мое сердце, помоги не быть искушенным, помоги достойно перенести это испытание, допущенное Тобой, помоги победить и прославить Тебя в этой ситуации», тогда Бог даст победу. Но для этого важно не терять самообладание и все время держать Бога в центре своего сердца. Важно не то, что люди делают со мной, но важно то, как я поступлю по отношению к Богу, как я реагирую на действия несовершенных людей. Либо я унижу себя, дав место обиде, либо я возвышу Бога, дав Ему первое место в любой ситуации. Это и есть действия по духу.

Анна обращается за помощью не к людям, а к Богу. «**И встала Анна после того, как они ели и пили в Силоме, Илий же священник сидел тогда на седалище у входа в храм Господень.** **И была она в скорби души, и молилась Господу, и горько плакала,**  **и дала обет, говоря: Господи Саваоф! если Ты призришь на скорбь рабы Твоей и вспомнишь обо мне, и не забудешь рабы Твоей и дашь рабе Твоей дитя мужеского пола, то я отдам его Господу на все дни жизни его, и бритва не коснется головы его**». Анна понимает, что есть такие ситуации в жизни, в которых не поможет никто, даже муж-священник, но только Бог. Она изливает свою душу Богу. Какая искренняя и сильная молитва веры! И в этой просьбе Анна думает не только о себе, но и о Божьей славе, о Божьем деле и обещает Богу посвятить будущего ребенка для служения на все годы. И когда мы думаем о Божьем, то разрешается и человеческое. Епископ Халл дает верный принцип победы в таких ситуациях: «*Получить любое благо можно, посвятив его в своем сердце славе Того Бога, у Которого мы просим. Таким образом Бог и порадует Своего слугу, и почтит Самого Себя*».

 Во всех обидных ситуациях надо поступать так, как будто Бог стоит рядом и нежно говорит: «Дорогое дитя! Я вижу тебя и твое сердце. Я понимаю тебя. Поступи по духу, поступи по любви, и Я пошлю тебе победу. Не смотри на людей, не ищи в них большие, чем у тебя недостатки, но смотри на Мое совершенство и стремись к нему. Каждый даст ответ предо Мной за себя». Истинные христиан должны быть «**хвалящиеся Христом Иисусом, и не на плоть надеющиеся**» (Флп.3:3).

 Самое большое поражение и унижение — обида на правду. Конечно, и правда должна доноситься с любовью и в таких формах, чтобы направить сердце брата или сестры на верный путь. Но есть некоторые люди, для которых обида является прикрытием их духовной нищеты и желанием во что бы то ни стало быть в центре внимания. Они начинают смертельно обижаться, потому что обнажили их сердце и некоторые цели. Дорогие братья и сестры, нам надо научиться принимать обличения без обид. Обличения не является сладкой конфетой, которую хочется кушать, но оно является горьким целительным лекарством, которое надо уметь принимать. Даже Апостолы принимали обличения друг от друга, например, Апостол Петр от Апостола Павла, и это только возвысило Петра в очах Господа. Кто не умеет принимать обличения, тот в какой-то мере считает себя уже достигшим. Особенно это опасно для служителей Божьих, потому что попекаемые ими души в таком случае изолируются от них и не будут им доверять. Мы иногда так боимся сказать правду в глаза, что думаем и выискиваем способы, как бы не обидеть человека, обижая Бога и тормозя Божье дело. Обидчивость — это болезненно обостренная реакция тщеславия на положение дел в своем сердце. Если в сердце мало любви или она подавляется гордостью, высоким самомнением и тщеславием, тогда нет тормозов для сдерживания обид, тогда плоть будет работать на всех скоростях. Надо испытывать себя и не давать места дьяволу, а если оно было дано, то попросить прощения, остановиться, признать вину и удалить все обиды посредством искренней молитвы покаяния.

 Заметим еще один важный принцип, обеспечивший победу Анне: *она принимает служителя Божья как домостроителя дела Божьего на земле и не смотрит на его недостатки*. Она не обижается на Илия, она не смотрит на его моральный уровень и на его недостатки, но смотрит на его положение, на которое он поставлен Богом. «**Между тем как она долго молилась пред Господом, Илий смотрел на уста ее;** **и как Анна говорила в сердце своем, а уста ее только двигались, и не было слышно голоса ее, то Илий счел ее пьяною.** **И сказал ей Илий: доколе ты будешь пьяною? вытрезвись от вина твоего.** **И отвечала Анна, и сказала: нет, господин мой; я — жена, скорбящая духом, вина и сикера я не пила, но изливаю душу мою пред Господом;** **не считай рабы твоей негодною женщиною, ибо от великой печали моей и от скорби моей я говорила доселе.** **И отвечал Илий и сказал: иди с миром, и Бог Израилев исполнит прошение твое, чего ты просила у Него**». Представьте себе состояние души Анны. Она прибегает к последней надежде, она молится Богу, изливает душу в храме, а ее обвиняют во грехе. В храме молились обычно громко, вслух, а Анна молится почти беззвучно, поэтому Илий подумал, что она пьяная. На месте Анны многие современные христиане набросились бы в обидах и с обвинением на Илия. «Что ты за служитель, что ты за священник, если не видишь души людей? Я и так от всех терплю обиды, а теперь еще и в храме, и если здесь нет покоя от обид, то где их найти? Разве я похожа на пьяницу, кто давал право так оскорблять меня? Смотрел бы лучше не за мной, а за своими детьми, за своими непутевыми сыновьями-священниками Офнием и Финеесом, которые служат из-за выгоды, грабят народ, и святотатствуют перед Богом. Разве ты не знаешь, что говорит о них вся округа?». Так действует обида, которая из стакана воды поднимает бурю и сильный шторм. Обида бросается в атаку и воспаляет зло. Она нападает по принципу нанесения самого больного удара в самое больное место, чтобы человек навсегда был в нокауте. Анна могла бы законно обидеться, она имела на это человеческие мотивы. Человеческие, но не Божьи. И поэтому Анна действует иначе. Для нее важно не то, какой Илий и какие его сыновья, но то, кем его поставил Бог, и что Бог желает от нее, а не от священника. Какой замечательный принцип: смотреть не на недостатки служителя, а на данное ему Богом служение и положение! Анна готова смиряться и повиноваться священнику не из-за его высокого нравственного состояния, но из-за высокого положения, на которое его поставил Бог. «**Она же сказала: да найдет раба твоя милость в очах твоих**». Она смотрит на Бога и смотрит в свое сердце, зная, что правильных отношений с Богом достаточно, чтобы наладить правильные отношения с людьми. Важно, чтобы ее хождение пред Богом и пред людьми были правильными, а другие ответят за себя. Она не судит прежде времени, потому что только Бог знает помышления сердца. Она благоговейно относится к Божьему служителю. Это добрый пример и принцип для подражания.

*Существует известный пример о благоговейном поклонении старушек в одном селении. Они постоянно приходили на причастие, участвовали в служении, в молитвах, брали посты, свидетельствовали о Боге и словом, и жизнью. На всю округу был только один священник, который имел плохую репутацию среди жителей этой местности. Однажды старушки пришли на причастие, а священник лежал пьяный недалеко от церкви. Они подняли его, привели в себя и попросили, чтобы тот преподал им Вечерю Он сказал: «Разве вы не видите, в каком я состоянии?» На это старушки ответили: «Нам важно не Ваше состояние, а наше сердце перед Богом, жажда исполнить Его заповеди, а все остальное — в Божьих руках»*.

 Нам так важно научиться смотреть на Бога и смотреть в свое сердце, а не на других, исполняя важный принцип, высказанный Иисусом в разговоре с Петром: «**Что тебе до того? Ты иди за Мною**» (Ин.21:23). Ты ходи всегда правильно перед Богом, независимо от путей других, и будешь иметь благословение.

 Из всего сказанного выше ни в коем случае не следует, что священник и любой служитель Божий может быть безнравственным. Добрые и уважительные отношения должна проявлять паства, взирая на Господа, а не на людей. Но и служитель, в первую очередь, не должен давать себе никаких поблажек, он должен стремиться к образу Божьему, потому что он представляет Бога на земле. Ему много дано, а Слово Божье говорит: «**И от всякого, кому дано много, много и потребуется, и кому много вверено, с того больше взыщут**» (Лк.12:48). Слово Божье призывает служителей к тому, чтобы они относились к каждой душе как к драгоценности, врученной им Богом для того, чтобы привести в Царство Божье. Слово предостерегает: «**Горе тому человеку, через которого соблазн приходит**» (Мф.18:7). Служитель не имеет права обижаться, не имеет права посыпать голову пеплом и раздирать свои одежды, он должен останавливать обиды любовью и всем жертвовать ради других: «**Раздирайте сердца ваши, а не одежды ваши**» (Иоил.2:13). Апостол Петр пишет: «**Пастырей ваших умоляю я, сопастырь и свидетель страданий Христовых и соучастник в славе, которая должна открыться: пасите Божие стадо, какое у вас, надзирая за ним не принужденно, но охотно и богоугодно, не для гнусной корысти, но из усердия, и не господствуя над наследием Божиим, но подавая пример стаду; и когда явится Пастыреначальник, вы получите неувядающий венец славы**» (1Пет.5:1-4). Венец славы для верных Господь приготовил на небесах, а не на земле. Никогда не будет благословений и успеха, если поставленные на служение желают иметь славу или требуют для себя особого почета уже здесь, на земле, вместо того, чтобы смиряться и служить людям, «**действовать справедливо, любить дела милосердия и смиренномудренно ходить пред Богом**» (Мих.6:8).

 Трудно представить себе хорошего пастыря, который обижается на своих овец, бросает стадо и ищет такое, где не было бы никаких проблем. Там, где есть люди, там всегда будут проблемы, там всегда нужны мудрость, жертвенность и любовь, чтобы их разрешать, там всегда надо иметь силы и желание нести бремена других.

 Бог вверил служителям самое дорогое: человеческие души, ради которых Господь умирал на кресте Голгофы. Мы не являемся пастыреначальниками, мы являемся помощниками, подпасками, которые дадут отчет перед Богом за каждую душу. Иисус Христос молится Отцу Небесному: «**Когда Я был с ними в мире, Я соблюдал их во имя Твое; тех, которых Ты дал Мне, Я сохранил, и никто из них не погиб, кроме сына погибели, да сбудется Писание**» (Ин.17:12). Чтобы сохранить души важно иметь любовь к людям, которая бы все покрывала, и никогда не давать места обидам, очень важно быть чуткими к каждому сердцу, видеть каждого человека и уметь помочь каждому. Нет двух одинаковых людей, двух одинаковых характеров, но есть по отношению ко всем универсальный принцип: покрывать все любовью. Любовь, доброту, чуткость понимают все. Язык любви доступен во всем мире. Илий, несмотря на его слабости в вопросах с сыновьями, в данном случае одержал победу. Он остановился и признал свою ошибку неверного первого впечатления верным действием. Он увидел сердце Анны и помог ей.

Итак, Анна одержала победы веры тем, что на первое место поставила отношения с Богом, преодолев все обиды. И Господь благословил ее, дав Божьему народу великого судью, пророка и священника, который помазал Давида на царство (1Цар.16:13), а из рода царя Давида произошел Мессия. Молитва веры Анны подтверждает то, что она не только смотрела на Бога, но и познавала Его глубинную природу: «**Не умножайте речей надменных; дерзкие слова да не исходят из уст ваших; ибо Господь есть Бог ведения, и дела у Него взвешены… Стопы святых Своих Он блюдет, а беззаконные во тьме исчезают; ибо не силою крепок человек**» (1Цар.2:3,9). И Бог дал ей больше просимого, потому что она «**родила еще трех сыновей и двух дочерей**» (1Цар.2:21).

 Илий, несмотря на многие слабости характера, одержал победы веры, глядя на Бога и исполняя до конца свое служение. Он чутко отнесся к Анне, увидел в Анне истинное и искреннее дитя Божье, благословил рождение сына, воспитал Самуила, называя его своим сыном (1Цар.3:6), и с благоговением принял Божьи суды к своей семье со словами: «**Он — Господь; что Ему угодно, то да сотворит**» (1Цар.3:18). Господь всегда прав.

 Есть множество библейских примеров, когда дети Божьи смотрели на Бога и Его совершенство, а не на недостатки людей, когда они ходили правильно перед Богом в любых обстоятельствах, не давали места обидам, и одерживали победы в духе, наследуя благословения. Так, Давид не обижается на Саула, который преследовал Его и пытался убить, но смотрит на него как на царя и Божьего помазанника, на которого нельзя поднимать руку. Он смотрит не на аморальные качества Саула, а смотрит на волю Божью, смотрит на его положение, данное Богом. Давид говорит людям, которые предлагали ему расправиться с Саулом в удобный момент: «**Да не попустит мне Господь сделать это господину моему, помазаннику Господню, чтобы наложить руку мою на него; ибо он помазанник Божий**» (1Цар.24:7). И это одна из причин того, почему Давид был мужем по сердцу Божьему. Бог максимально прославляется в таких моментах жизни, когда торжествует любовь.

Авраам не обижается на своего гордого племянника Лота и своей любовью и молитвами к Богу спасает его из горящего Содома (Быт.19).

 Иосиф, имея высочайшее положение, не держит обид на своих братьев, которые продали его в рабство, и объясняет им причину своего расположения к ним правильным отношением к Богу: «**Пришли и сами братья его, и пали пред лицом его, и сказали: вот, мы рабы тебе. И сказал Иосиф: не бойтесь, ибо я боюсь Бога; вот, вы умышляли против меня зло; но Бог обратил это в добро, чтобы сделать то, что теперь есть: сохранить жизнь великому числу людей; итак не бойтесь: я буду питать вас и детей ваших. И успокоил их и говорил по сердцу их**» (Быт.50:18-21)

 Стефан не обижается на побивающих его камнями людей, но смотрит на славу Божью и молится: «**Господи! Не вмени им греха сего**» (Деян.7:60). Истинная вера всегда смотрит на Господа, а не на трудности.

У нас есть много библейских примеров, но служители должны учиться во всем у Христа, Который «**есмь Пастырь добрый; Пастырь добрый полагает жизнь свою за овец**» (Ин.10:11); Который говорит каждому раскаявшемуся грешнику: «**И Я не осуждаю тебя; иди и впредь не греши**» (Ин.8:11); Который оставляет девяносто девять овец и идет искать одну заблудшую, потому что «**нет воли Отца вашего Небесного, чтобы погиб один из малых сих**» (Мф.18:14); «**Который отдал Себя Самого за грехи наши, чтобы избавить нас от настоящего лукавого века, по воле Бога и Отца нашего**» (Гал.1:4). Господь никогда не имел обид на учеников за их слабости. Он не упрекает Петра за отречение, не упрекает сынов Зеведеевых за их тщеславное желание и за их предложение низвести огонь с неба. Он не обижается на Фому за то, что тот желает убедиться в воскресении Христа, потрогав Его раны. Он не обижается на учеников за то, что они спали, когда Иисус боролся в молитве в Гефсиманском саду, не обижается за то, что ученики в страхе оставили Его после ареста. Нигде и никогда Господь не сказал: «А помните, как вы подвели Меня? Смотрите, чтобы такого не повторилось!». Господь и сегодня долготерпит нас, терпеливо трудится над каждой душой, одерживая победу за победой. И из несовершенных людей Господь творит шедевры, потому что Он смотрит не на недостатки характера, не на трудности, а на волю Отца Небесного, смотрит на то, кем задумал каждого человека Бог, и кем каждый несовершенный человек может стать с Божьей помощью. Самый яркий образец любви, прощения и угашения обид наш Господь дает нам на кресте Голгофы, когда Он молится за распинающих Его людей, ищет им оправдание, желает им спасения и принимает всю боль греха на себя: «**Отче! Прости им, ибо не знают, что делают**» (Лк.23:34).

Анна смотрела на Бога, угождала Ему, и ее отношения с людьми были прекрасными. Как великолепно ее сердце, когда она с благодарностью отдает сына Илии, называя его господином: «**И привела отрока к Илию,** **и сказала: о, господин мой! да живет душа твоя, господин мой! я — та самая женщина, которая здесь при тебе стояла и молилась Господу;**  **о сем дитяти молилась я, и исполнил мне Господь прошение мое, чего я просила у Него;** **и я отдаю его Господу на все дни жизни его, служить Господу. И поклонилась там Господу**».

 Чтобы не обижаться на других и никого не обижать, надо научиться смотреть на каждого человека глазами Бога, научиться принимать боль обид на себя, научиться угашать их любовью. Давайте будем брать хоть маленькие тяжести от обид и связанные с ними боли на себя, не умножая зло злом, и тогда со временем мы сможем угашать многие раскаленные стрелы лукавого. Давайте научимся впрягаться в повозку трудностей, не избегая их, а подставляя плечо помощи брату или сестре без ропота. Давайте смотреть на Бога и учиться любить каждого так, как Он любит нас. Тогда в нашем сердце будет царить непоколебимый мир Божий, и мы будем одерживать победы, как это сделала Анна, и иметь великие благословения, которые имела эта благочестивая женщина. Тогда наши отношения друг с другом будут являться восьмым чудом света, которое возможно только с помощью Божьей любви.

 Итак, отметим в **заключение**:

***Победа над обидами достигается постоянным устремлением на Божье совершенство и желанием жить Его ценностями.*** Для того чтобы одерживать победы над обидами, необходимо:

1. Не отвечать злом на зло, не выносить поспешно свои обиды другим людям, но растворить их любовью и прощением в своем сердце, навсегда угашая творимое обидами зло, т.е. *прощать и покрывать любовью, останавливая обиду на себе*.

2. Ходить всегда не перед людьми, а перед Богом, вести себя соответственно тому, что Бог допускает тебе испытание, победа в котором укрепляет веру, научает смирению тебя и обидчиков и прославляет Бога; обращаться не к людям, а к Богу в сокровенных и искренних молитвах, зная, что Бог видит сердце и всегда защитит Своих детей, т.е. *смотреть на совершенство Бога, а не на несовершенство людей*.

3. Принимать служителей как домостроителей дела Божьего на земле, повинуясь им не из-за их высокого нравственного и духовного уровня, а потому что они поставлены Богом на это служение, т.е. *смотреть не на недостатки служителей, а на их назначение для служения Богу, на данное им Богом положение*.

4. Служителю быть чутким к каждому человеку, быть снисходительным, никогда не мстить, находить оправдание для прощения и вести себя с осознанием того, что ты соприкасаешься с душами, которые принадлежат Богу, а не тебе, и как ты служишь им, так ты служишь и Богу, т.е. *смотреть не на проблемы характера людей, а на то, какими совершенными может сделать их Господь, если мы будем Ему в этом добрыми и необидчивыми соработниками*.

Итак, ***побеждай обиды через правильные отношения с совершенным Богом, и тогда у тебя будет благословение даже через несовершенных людей***. Аминь!

**Любовь выше справедливости**

1Цар.30:1-25: «*1* **В третий день после того, как Давид и люди его пошли в Секелаг, амаликитяне напали с юга на Секелаг и взяли Секелаг и сожгли его огнем,** *2* **а женщин и всех, бывших в нем, от малого до большого, не умертвили, но увели в плен, и ушли своим путем.** *3* **И пришел Давид и люди его к городу, и вот, он сожжен огнем, а жены их и сыновья их и дочери их взяты в плен.** *4* **И поднял Давид и народ, бывший с ним, вопль, и плакали, доколе не стало в них силы плакать.** *5* **Взяты были в плен и обе жены Давида: Ахиноама Изреелитянка и Авигея, бывшая жена Навала, Кармилитянка.** *6* **Давид сильно был смущен, так как народ хотел побить его камнями; ибо скорбел душою весь народ, каждый о сыновьях своих и дочерях своих.** *7* **Но Давид укрепился надеждою на Господа Бога своего, и сказал Давид Авиафару священнику, сыну Ахимелехову: принеси мне ефод. И принес Авиафар ефод к Давиду.** *8*  **И вопросил Давид Господа, говоря: преследовать ли мне это полчище, и догоню ли их? И сказано ему: преследуй, догонишь и отнимешь.** *9* **И пошел Давид сам и шестьсот мужей, бывших с ним; и пришли к потоку Восор и усталые остановились там.** *10* **И преследовал Давид сам и четыреста человек; двести же человек остановились, потому что были не в силах перейти поток Восорский.** *11* **И нашли египтянина в поле, и привели его к Давиду, и дали ему хлеба, и он ел, и напоили его водою;** *12* **и дали ему часть связки смокв и две связки изюму, и он ел и укрепился, ибо он не ел хлеба и не пил воды три дня и три ночи.** *13* **И сказал ему Давид: чей ты и откуда ты? И сказал он: я — отрок египтянина, раб одного амаликитянина, и бросил меня господин мой, ибо уже три дня, как я заболел;** *14* **мы вторгались в полуденную часть Керети и в область Иудину и в полуденную часть Халева, а Секелаг сожгли огнем**. *15* **И сказал ему Давид: доведешь ли меня до этого полчища? И сказал он: поклянись мне Богом, что ты не умертвишь меня и не предашь меня в руки господина моего, и я доведу тебя до этого полчища.** *16* **И он повел его; и вот, амаликитяне, рассыпавшись по всей той стране, едят и пьют и празднуют по причине великой добычи, которую они взяли из земли Филистимской и из земли Иудейской.** ***17* И поражал их Давид от сумерек до вечера другого дня, и никто из них не спасся, кроме четырехсот юношей, которые сели на верблюдов и убежали.** *18* **И отнял Давид все, что взяли амаликитяне, и обеих жен своих отнял Давид.** *19* **И не пропало у них ничего, ни малого, ни большого, ни из сыновей, ни из дочерей, ни из добычи, ни из всего, что амаликитяне взяли у них; все возвратил Давид,** *20* **и взял Давид весь мелкий и крупный скот, и гнали его пред своим скотом и говорили: это — добыча Давида.** *21* **И пришел Давид к тем двум стам человек, которые не были в силах идти за ним, и которых он оставил у потока Восор, и вышли они навстречу Давиду и навстречу людям, бывшим с ним. И подошел Давид к этим людям и приветствовал их.** *22* **Тогда злые и негодные из людей, ходивших с Давидом, стали говорить: за то, что они не ходили с нами, не дадим им из добычи, которую мы отняли; пусть каждый возьмет только свою жену и детей и идет.** *23* **Но Давид сказал: не делайте так, братья мои, после того, как Господь дал нам это и сохранил нас и предал в руки наши полчище, приходившее против нас.** *24* **И кто послушает вас в этом деле? Какова часть ходившим на войну, такова часть должна быть и оставшимся при обозе: на всех должно разделить.** *25* **Так было с этого времени и после; и поставил он это в закон и в правило для Израиля до сего дня**».

 «**Разве ты не знаешь? разве ты не слышал, что вечный Господь Бог, сотворивший концы земли, не утомляется и не изнемогает? разум Его неисследим. Он дает утомленному силу, и изнемогшему дарует крепость. Утомляются и юноши и ослабевают, и молодые люди падают, а надеющиеся на Господа обновятся в силе: поднимут крылья, как орлы, потекут — и не устанут, пойдут — и не утомятся**», — так сказано в Книге пророка Исаии (Ис.40:28-31). Время, в которое мы живем на земле, является временем спешки, суеты, апатии, разочарований и усталости. Этот дух, к сожалению, проникает и в поместные церкви, когда дети Божьи хотят идти по пути наименьшего сопротивления; когда им хочется остановиться и отдохнуть; когда нет сил и желания противостоять злу, двигаться дальше и совершать свой труд даже через силу; когда хочется просто уснуть, закрыть глаза и не просыпаться. От усталости угасает любовь, от усталости падает бодрствование и начинают проявляться самые худшие черты нашего характера, от усталости и однообразия теряется красота жизни и ясность цели. Люди часто свои неверные поступки оправдывают усталостью, говоря: «Я устал, потому не трогайте меня», как будто усталость является индульгенцией раздражаться, грешить или останавливаться в духовном развитии. Нам важно в такие мгновения особенно бодрствовать и полагаться на Того, Кто не изнемогает и «**дает утомленному силу**».

Что делать детям Божьим, когда они устали? Что делать тем, кто совсем не имеет сил идти дальше, и тем, кто способен еще идти сам и нести других? На этот актуальный для нашего времени вопрос дает ответ прочитанный нами текст Священного Писания.

 Давид и его люди попадают в самую тяжелую и неприятную ситуацию. «**Амаликитяне напали с юга на Секелаг и взяли Секелаг и сожгли его огнем,** **а женщин и всех, бывших в нем, от малого до большого, не умертвили, но увели в плен, и ушли своим путем**». Это очень трагическая ситуация, когда твои враги уводят самых близких тебе людей (жену, детей, родственников, стариков) в рабство, а ты при этом бессилен. В эту ситуацию Давид попал не случайно. Он одерживал многие победы, но он также и падал. Всегда, когда он уповал на Господа и советовался с Ним, он был победителем, но когда он поступал по плоти, когда принимал поспешные решения, надеясь только на себя, он терпел поражение. Как и Давида, так и нас, Господь учит, что мы не случайно оказываемся в той или иной ситуации; что не случайно мы вынуждены преодолевать те трудности, которые сами же себе создали из-за недоверия Богу. Мы оказываемся часто в трудных ситуациях, потому что избираем их в сердце задолго до того, как они наступают. Нам важно, чтобы мы были с Господом всегда, даже в самых отчаянных обстоятельствах, потому что Он управляет всеми обстоятельствами жизни и никогда не оставляет тех Своих детей, которые доверяются Ему. Не обязательно терять все, чтобы понять, что тебе всегда нужен Иисус, что ты всегда должен вопрошать Его совета и прислушиваться к Его голосу, исполняя Его волю. Юный Давид некогда не побоялся Голиафа, потому что знал и твердо верил, говоря: «**Господь, Который избавил меня от льва и медведя, избавит меня и от руки этого Филистимлянина**» (1Цар.17:37). Когда Давид впервые столкнулся в пустыне с филистимлянами, мы читаем, что «**вопросил Давид Господа**» (1Цар.23:2); когда в противостоянии с врагами он понимал свою слабость, «**снова вопросил Давид Господа**» (1Цар.23:4). И Бог давал победы. Люди часто поступают своевольно, не советуясь с Богом, не советуясь с братьями и сестрами, сначала делают неверные шаги, а потом в беде просят Бога, чтобы Он помог им довести неверно начатое дело до конца. Так делать опасно, так делать нельзя, потому что Бог является Царем, а ты — Его слуга, а не наоборот. Поэтому *сначала вопроси Господа, а потом действуй, чтобы иметь успех*. В Гефе и в Секелаге у Давида было наоборот. Ранее он разговаривал с Богом, а теперь он разговаривает сам с собой и ни с кем не советуется. Усталость привела его к потере бодрствования. Страх, идущий от земного царя Саула, затмил обетования Небесного Царя о том, что Давид будет царствовать над Израилем. Давид, одержавший с помощью Божьей веры победу над Голиафом, будучи гонимым и терпящим преследования от Саула, не вопросил у Господа, как ему поступать, но по своему решению перешел на сторону тех, против кого боролся Израиль, — на сторону филистимлян. Давид пренебрегает советом с Богом и поступает крайне безрассудно: он идет к врагам Божьего народа. «*Отчаяние — горе слабых*»,— отмечал французский писатель Жан Долан (1835-1909), а мы можем сказать, что маловерие — трагедия даже сильных. Из-за маловерия Давид идет к филистимлянам и скрывается у них от Саула. Тот, который писал в лучшие времена: «**Прибежище мое и защита моя, Бог мой, на Которого я уповаю!**» (Пс.90:2), во время преследований искал убежище не в Боге, а среди филистимлян, отправившись вместе с шестью стами мужами и их семействами к Анхусу, сыну Маоха, царю Гефскому (1Цар.27:2). Анхус поселил их в городе Секелаге. Давид вел при этом двойную игру в течение почти полтора года: он якобы воевал на стороне филистимлян, но на самом деле совершал набеги на вражеские города. Но вот амаликитяне взяли Секелаг и увели в плен все их семейства. Страшная ситуация: Давида гонят свои; он ослабляет набегами филистимлян и отвержен ими в предстоящем сражении с Израилем; он не сумел как руководитель обезопасить семьи тех, кто пошел за ним, и поэтому даже самые близкие его соратники восстали против него, потому что остались без семей и близких. «**Давид сильно был смущен, так как народ хотел побить его камнями; ибо скорбел душою весь народ, каждый о сыновьях своих и дочерях своих**». Мы видим слабость Давида: сначала он искал не Бога, а тех, кто его пожалеет; он искал не исправления, а облегчения ситуации. Всегда надо искать правильный выход, а не облегчения, искать Божьего совета и направления, а не жалости. Сначала у Давида было так, что все его любили, жалели, все родные были с ним. Но вот Бог ставит в такую ситуацию, когда надо резкое исправление, когда надо стать в правильные отношения с Богом и с детьми Божьими. И здесь мы видим силу Давида. Он опять обращается к Тому, Кто «**не утомляется и не изнемогает**», он начинает молиться, он ищет единственного правильного совета у Господа, он осознает, что среди чужих, среди врагов Бога он не сможет обрести покой и утешение, он осознает, что надо измениться самому. Давид делает правильный вывод из этой ситуации, он понимает, что как руководитель не имеет права уставать, что он несет ответственность перед Богом за каждую душу. Он перестает смотреть на уставшего и немощного себя и смотрит на Всесильного Бога, превращая ситуацию из наихудшей в победоносную. Он не ищет сейчас тех, кто сказал бы: «Мы не виноваты, мы сделали все, что могли, и ты, Давид, молодец, не переживай и не смущайся». Он имеет внутреннее раскаяние и обращается к Богу, Который видит сердце. Если бы он оправдывался перед Богом, то ситуация бы еще более усугубилась. Давид кардинальным образом изменяет свое отношение к произошедшему событию и вновь переходит в стан победителя. И для нас в этом важный урок — *искать надо истину и исполнение воли Божьей, а не жалости и сочувствия в ошибках*. «*7* **Но Давид укрепился надеждою на Господа Бога своего, и сказал Давид Авиафару священнику, сыну Ахимелехову: принеси мне ефод. И принес Авиафар ефод к Давиду.** *8*  **И вопросил Давид Господа, говоря: преследовать ли мне это полчище, и догоню ли их? И сказано ему: преследуй, догонишь и отнимешь.** *9* **И пошел Давид сам и шестьсот мужей, бывших с ним; и пришли к потоку Восор и усталые остановились там.** *10* **И преследовал Давид сам и четыреста человек; двести же человек остановились, потому что были не в силах перейти поток Восорский**».

Теперь уже Бог на стороне Давида, теперь уже Бог будет воевать на стороне уставших и обессиленных. Давид опять становится мужем по сердцу Божьему. Давид остается совершенно один, его все оставили, но он возвращается к Богу и осознает, что Бога достаточно, чтобы решить все проблемы. Позже он напишет: «**На Бога уповаю, не боюсь; что сделает мне человек**» (Пс.55:12) и «**Только в Боге успокаивайся, душа моя! ибо на Него надежда моя. Только Он — твердыня моя и спасение мое, убежище мое: не поколеблюсь**» (Пс.61:6,7).

Главное, чтобы Бог был на нашей стороне, а мы не отчаивались и не опускали руки. Тогда, даже изнемогшие и обессиленные, мы будем побеждать, являя Божью славу. Тогда Бог откроет путь к успеху и устранит все препятствия. И Бог являет помощь Давиду и его воинам в лице оставленного филистимлянами больного египтянина, которому Давид явил милость и помощь, и который указал путь к захватчикам. Филистимляне не ожидали нападения, они праздновали победу и не были готовы к сражению, что дало возможность Давиду полностью уничтожить врага. «**И нашли египтянина в поле, и привели его к Давиду, и дали ему хлеба, и он ел, и напоили его водою;** *12* **и дали ему часть связки смокв и две связки изюму, и он ел и укрепился, ибо он не ел хлеба и не пил воды три дня и три ночи…***15* **И сказал ему Давид: доведешь ли меня до этого полчища?** *16* **И он повел его; и вот, амаликитяне, рассыпавшись по всей той стране, едят и пьют и празднуют по причине великой добычи, которую они взяли из земли Филистимской и из земли Иудейской.** ***17* И поражал их Давид от сумерек до вечера другого дня, и никто из них не спасся, кроме четырехсот юношей, которые сели на верблюдов и убежали.** *18* **И отнял Давид все, что взяли Амаликитяне, и обеих жен своих отнял Давид.** *19* **И не пропало у них ничего, ни малого, ни большого, ни из сыновей, ни из дочерей, ни из добычи, ни из всего, что амаликитяне взяли у них; все возвратил Давид,** *20* **и взял Давид весь мелкий и крупный скот, и гнали его пред своим скотом и говорили: это — добыча Давида**».

И вот Давид возвращается к уставшим воинам. Да, эти люди Давида очень устали, но и другие тоже были усталые. И можно себе представить, какая же была сильная усталость, чтобы не преследовать врага, который захватил твою семью! Какое удивление было у родных, когда их освободили, а среди освободителей не было их мужей, отцов, братьев, а другие воины объясняли, что они устали! Какое разочарование могло наступить у людей, какое отношение могло быть к ним! Все это вело к презрению и могло привести к разделению в стане воинов Давида. И здесь мы видим великое благородство, снисходительность и милость Давида к слабым. Он приветствует их, он готов понять их и простить, он готов поделиться с ними успехом и плодами победы. Он не нападает на них, не укоряет и не упрекает. Он оценил милость и снисходительность Бога к его слабостям и сейчас лучше понимает слабых. Давид не поступил так, как поступил немилосердный раб, которому было прощено десять тысяч талантов, а он не простил своему должнику сто динариев (Мф.18:21-35). Давид понимает, как много простил Ему Бог. Он понимает, что победа — не их заслуга, но что «**Господь дал нам это**». «*21* **И пришел Давид к тем двум стам человек, которые не были в силах идти за ним, и которых он оставил у потока Восор, и вышли они навстречу Давиду и навстречу людям, бывшим с ним. И подошел Давид к этим людям и приветствовал их.** *22* **Тогда злые и негодные из людей, ходивших с Давидом, стали говорить: за то, что они не ходили с нами, не дадим им из добычи, которую мы отняли; пусть каждый возьмет только свою жену и детей и идет.** *23* **Но Давид сказал: не делайте так, братья мои, после того, как Господь дал нам это и сохранил нас и предал в руки наши полчище, приходившее против нас.** *24* **И кто послушает вас в этом деле? Какова часть ходившим на войну, такова часть должна быть и оставшимся при обозе: на всех должно разделить.** *25* **Так было с этого времени и после; и поставил он это в закон и в правило для Израиля до сего дня**». Кто бы из нас сегодня проявил такую любовь и так поступил? Разве не отвергли мы бы таких людей, назвав их трусами и ленивыми? Разве не настаивали бы мы, чтобы поступить, по крайней мере, по справедливости и не дать ничего, кроме захваченных родственников, тем, кто не участвовал в сражении? Разве не нашлось бы среди нас ни одного, кто бы не сказал: «Я рисковал своей жизнью, а они спали, и теперь ты, Давид, хочешь все разделить всем поровну? Ну, это уж слишком». Всегда, когда не хватает любви, люди с пеной у рта требуют справедливости, стремясь не обидеть себя и игнорировать слабости других. Такие люди всегда есть и будут, важно, чтобы мы не были такими. Такие люди нашлись и среди воинов Давида, но они названы в Слове Божьем «**злые и негодные из людей»**. Им казалось, что суровая справедливость исправит их соратников. Но есть более сильное оружие. Джордж Вашингтон (1732-1832), первый Президент США, верно сказал: «*Иногда снисходительность действует сильнее строгости*». «**Любовь есть исполнение закона**», — говорит Апостол Павел (Рим.13:10). По такому закону поступил Давид.

Как высок Давид в своем благородстве! Он превозносит милость над судом, он поступает так, что любовь торжествует над справедливостью. Он находит оправдание даже самому неблаговидному поступку людей: «**Какова часть ходившим на войну, такова часть должна быть и оставшимся при обозе: на всех должно разделить**». Он представляет этих слабых людей как тех, которые были при обозе, были как бы в тылу, как бы выполняли важное задание. Какой обоз? Какой тыл? Они просто спали. Но Давид являет себя как муж по сердцу Божьему. Здесь проявляется не слабость Давида, а сила. Как созидательна его любовь! Она научает и останавливает негодных; она предотвращает разделение; она дает повод освобожденным родственникам хорошо относиться к тем, которые были в тылу; она возвышает и ободряет слабых; она открывает потоки Божьих благословений для Давида!

Давид предвосхищает то, что Господь сделал на кресте, ища в любви оправдание тем людям, которые Его распинали: «**Отче! Прости им, ибо не знают, что делают**» (Лк.23:34). Он являет во всей полноте Дух Христов, Который дает не по заслугам, а по благодати; Который долготерпит нас и прощает, а не наказывает. Наш Господь, когда Его, святого и невинного, судили как разбойника, имел бы по справедливости полное право сказать: «Я устал от беззакония людей, Я все делал для вас, но вам ничего не надо, вы ничего не принимаете. Я ухожу к Отцу Моему Небесному, ухожу туда, где свет и любовь, где ангелы воспевают песнь славы». Но Иисус Христос не сделал этого, потому что Он знает нас, знает, что сами мы не перейдем свой поток Восор из смерти в жизнь, что без Его смерти и воскресения, мы не имели бы никакой части в вечности. Господь желает разделить с нами Свою славу в вечности, разделить ее с нами, т.е. с теми, которые не только не сражались с Ним, но некогда и были врагами Христу по неверию. Это и есть любовь, которая торжествует над справедливостью и из врагов делает друзей; любовь, которая заполнит всю вечность; любовь, которую никто и ничто победить не смогут. Когда мы любим тех, кто слаб, и тех, кто не достоин любви, мы отражаем природу Христа, мы можем хоть чуть-чуть прикоснуться к глубинам любви Божьей к нам и понять Его слова: «**Ибо, если вы будете любить любящих вас, какая вам награда? Не то же ли делают и мытари? И если вы приветствуете только братьев ваших, что особенного делаете? Не так же ли поступают и язычники?**» (Мф.5:46,47).

У нас в жизни бывают такие ситуации, когда мы явно видим нищету нашей любви. И тогда важно оценить и увидеть любовь Божью к нам, чтобы измениться и подражать Христу. «**Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла, все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит**», — сказано в гимне любви Апостолом Павлом (1Кор.13:4-7). Нельзя все мерить по себе, нельзя всех приравнивать к своим возможностям. Ты видишь слабость человека — прояви любовь, покрой эту слабость своей силой и реши проблему. Ты видишь, что другой грешит — прояви любовь, не злорадствуй, когда другой слабее тебя, но приведи его к истине и порадуйся за него, когда он приблизится к истине; поплачь с плачущим и порадуйся с радующимся. Ты видишь безразличие человека, его усталость и апатию — прояви любовь, вдохнови его своей жизнью и своими поступками, поделись с ним своим успехом, понеси его бремя, перетерпи его недостатки и поведи за собой ко Христу. Ты видишь, что человек отпадает от Бога, отпадает по своей вине и слабости — прояви любовь; посмотри на него как на самого бедного и несчастного; не обличай его, а помоги ему; молись за него, поддержи его, приложи все усилия, чтобы восстановить правильные отношения этой души с Богом; приведи ее в Божьи объятия, чтобы Господь вдохнул ему силы для новой жизни.

Как много сегодня людей, которые не в состоянии перейти трудности жизни, перейти свой поток Восор! Помогите им перейти! Речь не идет о лукавых людях, которые сели на шею церкви и, как муха, сидящая на волу, говорят: «Как мы пахали, как мы устали». Речь идет о действительно уставших и изнемогших. Наша любовь должна быть такой, чтобы люди не могли ей противостоять, чтобы не могли сопротивляться, но были пленены ей.

*Однажды один христианин пришел в замешательстве к своему другу и рассказал историю об их общем друге, который сильно подвел его. Он все время нервничал и говорил: «Как теперь поступить с ним? Я не знаю, как теперь поступить с ним». На это стоящий рядом ответил: «Поступай по любви и никогда не будешь посрамлен ни перед людьми, ни перед Богом*». Каждому из нас надо взять этот христианский принцип жизни.

Если бы мы смотрели справедливо и строго на себя, то мы бы даже к самым предосудительным поступкам других относились бы крайне снисходительно. Наша беда в том, что мы не смотрим на себя глазами Бога и не напоминаем себе о Его характере и природе. Нам важно научиться быть крайне строгими к себе и очень снисходительными к другим, а не наоборот. А для этого надо перестать жить только для себя и начать жить для других. Имеем ли мы право просить у Бога милости и снисхождения, если сами не являем этих качеств для своих братьев и сестер? Имеем ли мы право просить прощения у Бога и взывать к Его Всемогуществу, признавая свою немощьность, если сами не признаем слабостей других и судим всех по себе в наши лучшие времена? Имеем ли мы право просить любви Божьей к нам и говорить о любви к братьям и сестрам, если при их первых слабостях мы отрекаемся от них и не желаем понести их немощи и вместить их недостатки? Английский писатель С. Моэм (1874-1965) говорил: «*Величайшая трагедия жизни состоит не в том, что люди гибнут, а в том, что они престают любить*».

Давид поступил по любви и возвысил этим имя Господа. Давид поступил по любви и получил благословение и защиту от Всемогущего. Этот принцип является важнейшим принципом плодоносной жизни в Боге, потому что он отражает суть Божественной природы. Разве не так ежедневно поступает с нами Господь? Разве не так поступил отец с блудным сыном, когда отдал ему (по справедливости заслуживающему только наказание!) свой перстень, тем самым дав право сыну представлять себя? Разве не так поступил хозяин виноградника, когда каждому дал по динарию за труд? Разве не так поступил с нами любящий Бог, Который «**Свою любовь к нам доказывает тем, что Христос умер за нас, когда мы были еще грешниками**» (Рим.5:8).

А мы? Разве всегда мы правы, разве всегда мы отдаем все силы на служение Богу, разве всегда мы говорим правду, разве всегда мы имеем то, что заслуживаем? Но Бог не отворачивается от нас, Он дает нам не по справедливости, а по любви, которая выше справедливости. Он долготерпит всех нас и желает, чтобы, приходя на Вечерю Господню, мы могли проверить свое сердце, проверить, наполнено ли оно любовью или бурлит жаждой справедливости и стремлением принять меры к другим. Бог не отворачивается от тебя, не отворачивайся и ты от своих уставших братьев и сестер, чтобы не потерять, а приобрести их твоей любовью. Хочешь, чтобы кто-то стал сильнее и лучше — отдай ему частицу своей любви, поделись своими достижениями с тем, кто обессилел.

Нам важно, когда есть выбор, научиться поступать по любви, а не по справедливости, поступать не по закону, а сверх закона; поступать не по заслугам, а вопреки заслугам, приобретая тем самым души для Бога. Так поступает с нами Господь, так должны поступать и мы с людьми. Смотри не на справедливость, а на Господа и подражай Ему во всем, чтобы быть успешным и иметь благоволение от Господа.

 Итак, отметим в **заключение**:

***Любовь и снисхождение выше справедливости и закона, потому что справедливость дает то, что заслуживается, а любовь дает сверх заслуг и вопреки заслугам, приобретая друзей и умножая любовь от Бога***.

Поэтому для приобретения Божьего благословения и успеха в любых условиях необходимо:

1. *Сначала посоветоваться с Богом, а потом действовать с Его помощью*, по Его воле и с Его силой, но не наоборот: сначала делать, создавать трудности, а потом выходить из них. Всегда помнить, что даже в самых затруднительных ситуациях Бог не оставляет нас, не закрывает дверь благодати, но ждет, чтобы мы открыли ее через признание своих ошибок в покаянии, через сокрушенное и очищенное сердце, через возобновленное доверие к Богу и упование на Него.

2. *Бодрствовать с особой силой в тех ситуациях, когда нас постигает усталость, и идти вперед*, обновляя свои силы с Божьей помощью.

3. *Не осуждать слабых и уставших, а снизойти к ним, считая их своими соработниками, и понести их бремена*. Не измерять всех людей по себе, но себя измерять по примеру Господа. Ты пойди впереди сегодня и понеси бремена слабых, чтобы завтра кто-то мог понести твои, если ты устанешь.

4. *Всегда поступать с уставшими и слабыми так, как любящий Бог поступает с нами*: многократно прощая, ободряя, подправляя и неся на руках любви, не упрекая за все немощи, но помогая исправлять их и помогая стать причастниками Божьих побед.

Итак, ***даже в самых трудных ситуациях*** ***поступай с ближними не по справедливости, а по любви, которая выше справедливости, чтобы приобретать друзей и благоволение от Бога***. Аминь!

**Действенная любовь очищает сердце**

Пс.14:1-5: «*1* **Господи! кто может пребывать в жилище Твоем? кто может обитать на святой горе Твоей?** *2* **Тот, кто ходит непорочно и делает правду, и говорит истину в сердце своем;** *3* **кто не клевещет языком своим, не делает искреннему своему зла и не принимает поношения на ближнего своего** *4* **тот, в глазах которого презрен отверженный, но который боящихся Господа славит; кто клянется, хотя бы злому, и не изменяет**; ***5* кто серебра своего не отдает в рост и не принимает даров против невинного. Поступающий так не поколеблется вовек**».

 Лучший учитель жизни — Слово Божье, лучший контролер — чистая совесть и чистое сердце, лучший механизм получения благословений и возрастания в вере — жертвенный труд для Господа, а лучший показатель чистоты сердца — характер, подобный характеру Христа и Его совершенной природе. Самый важный вопрос жизни для каждого верующего человека: «Как достичь вечной жизни, как достичь воскресения праведных, как жить, чтобы пребывать вечно с Господом?». Обратим особое внимание на то, что этот самый важный вопрос жизни псалмопевец задает не какому-то мудрому человеку, не тому, кто должен идти в небо, а Самому Господу, Который Один только и знает этот путь и дает силы пройти его: «**Господи! кто может пребывать в жилище Твоем? кто может обитать на святой горе Твоей?**». Жилище Бога и святая гора означают для нас сегодня непосредственное присутствие Бога и пребывание с Богом в вечности. Мы читаем в Библии о более высокой ответственности верующих Нового Завета по сравнению с ветхозаветными верующими, потому что для них спасение уже совершено, и Сам Господь ходатайствует за них: «**Вы приступили не к горе, осязаемой и пылающей огнем, не ко тьме и мраку и буре, не к трубному звуку и гласу глаголов, который слышавшие просили, чтобы к ним более не было продолжаемо слово… Но вы приступили к горе Сиону и ко граду Бога живого, к небесному Иерусалиму и тьмам Ангелов, к торжествующему собору и церкви первенцев, написанных на небесах, и к Судии всех Богу, и к духам праведников, достигших совершенства, и к Ходатаю нового завета Иисусу, и к Крови кропления, говорящей лучше, нежели Авелева. Смотрите, не отвратитесь и вы от Говорящего. Если те, не послушав глаголавшего на земле, не избегли наказания, то тем более не избежим мы, если отвратимся от Глаголющего с небес… Итак мы, приемля царство непоколебимое, будем хранить благодать, которою будем служить благоугодно Богу, с благоговением и страхом**» (Евр.12:18,19, 22-25, 28).

 Во все века последователей Божьих интересовали вопросы отношения с Богом и с людьми. Так было в ветхозаветные времена, так есть и сегодня, во времена Церкви. Приняв верою Бога и следуя за Ним, мы имеем самое высокое положение, самое высокое звание, самую великую милость и самую большую ответственность. За Господом можно идти только лишь серьезно или же не идти вообще. Псалмопевец Давид спрашивает о характере обитателей вечности, спрашивает о том, какими должны быть Божьи люди, которым дана величайшая привилегия быть в жилище Божьем Такой же вопрос задавал Христу богатый юноша: «**И спросил Его некто из начальствующих: Учитель благий! что мне делать, чтобы наследовать жизнь вечную?**» (Лк.18:18). Такой вопрос задавали слушающие проповедь Петра в День Пятидесятницы: «**Услышав это, они умилились сердцем и сказали Петру и прочим Апостолам: что нам делать, мужи братия**?» (Деян.2:37) Такой вопрос задает и темничный страж Павлу и Силе: «**Государи мои! что мне делать, чтобы спастись?**» (Деян.16:30). И если суммировать все ответы, то можно сказать, что для получения небесного гражданства необходимо принять Божье спасение верой в Иисуса Христа как личного Спасителя, креститься, заключив завет с Господом и дав обещание Богу служить доброй совестью, следовать за Господом, подтверждая свою живую веру добрыми делами и плодами и изменяя свой характер в подобие характеру Христа. «**Покайтесь, и да крестится каждый из вас во имя Иисуса Христа для прощения грехов; и получите дар Святого Духа**», — говорит Апостол Петр (Деян.2:38). «**Веруй в Господа Иисуса Христа, и спасешься ты и весь дом твой**», — говорит Апостол Павел (Деян.16:31). Наш Господь Иисус Христос учит: «**Истинно говорю вам: нет никого, кто оставил бы дом, или родителей, или братьев, или сестер, или жену, или детей для Царствия Божия, и не получил бы гораздо более в сие время, и в век будущий жизни вечной**» (Лк.18:29,30). Он подчеркивает, что спасение, данное по благодати и полученное через веру, необходимо хранить, твердо следуя за Господом узким путем на условиях Его Слова:

Мк.1:15: «**Покайтесь и веруйте в Евангелие**».

Мф.19:17: «**Если же хочешь войти в жизнь вечную, соблюди заповеди**».

Мф.7:13,14: «**Входите тесными вратами, потому что широки врата и пространен путь, ведущие в погибель, и многие идут ими; потому что тесны врата и узок путь, ведущие в жизнь, и немногие находят их**».

Нам необходимо подчеркнуть, что уверование и постоянно действующая вера — это не одно и то же. Уверование — это первоначальный и единственный момент принятия верой предлагаемого спасения в Иисусе Христе, когда человек рождается свыше и приобретает новую природу от Бога через получения дара Святого Духа. Вера же есть постоянно действующее пребывание в Боге и жизнь под Его руководством. Уверование, покаяние и крещение — это только начало пути христианина в жилище Господне. В крещении мы соединяемся со Христом, мы вместе с Ним крестимся в Его смерть, совершенную на кресте Голгофы, мы даем согласие в духовном мире на смерть нашего греховного ветхого человека и ветхой природы. Погружаясь в воду, крещаемый свидетельствует в духовном мире перед Богом, перед ангелами и людьми, что он погружается во Христа, соединяется со Христом и умирает для греха. Поднимаясь из воды, он свидетельствует о своем воскресении и новой жизни во Христе. Крещение является финальной точкой в процессе прихода к Богу и соединения человека со Христом. Крещение есть начало новой жизни, это согласие уверовавшего со смертным приговором для грехов, это переход в собственность Христа крестящегося и получение им от Христа всех тех благ, которыми обладает Господь, подобно тому, как бедная девушка, выходящая замуж за богатого жениха получает его имя, его состояние и его возможности. Так было всегда, так и будет, что приход к Богу — это только начало пути. Бог дает нам дар веры не для того, чтобы мы остановились, но для того, чтобы мы с Его помощью могли подготовиться к вечной жизни с Ним. И это мы делаем не своими силами, но Его силой и с Его помощью. Наше уверование, наше открытое заявление о следовании за Богом, наш завет с Ним — это только начало пути, когда можно сказать, что этот путь должен осуществляться по принципу: «**Итак, кто во Христе, тот новая тварь;** **древнее прошло, теперь все новое**» (2Кор.5:17). Новое положение, новое звание, новые возможности, новые силы, новая ответственность.

Спасение человека всегда совершал Бог не делами и не человеческими усилиями, но через веру в Спасителя, через веру живую, истинную, полагающуюся на Господа и на Его заповеди, веру, действующую любовью, такую веру, которая делами достигает совершенства и превращает христианство в образ жизни. В Послании Иакова говорится о том, в чем должна проявляться наша вера: «**Ибо, как тело без духа мертво, так и вера без дел мертва**» (Иак.2:26). Всем детям Божьим необходимо ясно понимать и твердо знать, что вера всегда находится в действии, в развитии, она не должна останавливаться ни на минуту, подобно тому, как ни на минуту не должно останавливаться дыхание нашего тела, чтобы не умереть. Через веру мы достигаем спасения своих душ (1Пет.1:9); и мы силою Божией через ту же веру соблюдаемся ко спасению (1Пет.1:5); через Господа Иисуса Христа «**верою получили мы доступ к той благодати, в которой стоим**» (Рим.5:2); во Христе Иисусе силу имеет только «**вера, действующая любовью**» (Гал.5:6); и побеждает этот греховный мир только «**тот, кто верует, что Иисус есть Сын Божий**» (1Ин.5:5); через ту же веру мы получаем усыновление (Ин.1:12); мы «**верою познаем, что веки устроены Словом Божиим, так что из невидимого произошло видимое**» (Евр.11:3). Верою, верою, верою, т.е. живой и действующей верою, а не просто уверованием, т.е. действующей и животворящей верой, приводящей к изменению наших сердец Божьей силой. Но это не означает, что поверивший человек ничего не должен делать, не прикладывать никаких усилий, не иметь ревности и стремлений, не сражаться против греха до крови, не проявлять веры и не отдавать себя в послушание Богу и Его Слову с целью «**покориться Отцу духов, чтобы жить**» (Евр.12:9). О том, что должен делать человек Божий и к чему стремиться, говорит все Писание. Слово Божье непрестанно напоминает нам о том, что важно не только избрать путь правды, но и постоянно идти этим путем без остановок. И псалмопевец Давид в унисон со всеми говорит о том, какие черты характера живой веры должны быть у Божьих соработников, которые поверили, идут за Богом и желают быть с Богом в вечности. Как много поучительного содержится в этих вечных наставлениях для нас сегодня! Псалмопевец выделяет десять основных черт характера для желающих свободно войти в Царство Божье: «**Тот, кто ходит непорочно и делает правду, и говорит истину в сердце своем;** **кто не клевещет языком своим, не делает искреннему своему зла и не принимает поношения на ближнего своего**; **тот, в глазах которого презрен отверженный, но который боящихся Господа славит; кто клянется, хотя бы злому, и не изменяет**; **кто серебра своего не отдает в рост и не принимает даров против невинного**».

 Людям тяжело строить сложные сооружения, строить новые сложные механизмы, но еще гораздо тяжелее строить новые отношения с Богом и с людьми, потому что при этом надо кардинально менять себя. Нам хочется менять других, менять характер жены или мужа, менять отношение детей к родителям, менять начальство и правительство, но Бог призывает нас изменять себя и стремиться иметь чистое сердце, потому что только «**чистые сердцем Бога узрят**» (Мф.5:8). Еще Платон в древности утверждал: «*Победа над собой есть первая и наилучшая из побед*». А известный русский писатель Ф.М. Достоевский подчеркивает важность внутренних перемен в душе человека: «*Пробить сердце. Вот глубокое рассуждение: ибо что такое “пробить сердце”? — Привить нравственность, жажду нравственности*». Христианин с живой верой должен иметь жажду нравственности, жажду духовного совершенства, постоянно осознавая свою духовную нищету перед Богом и стремясь к получению от Него неисчерпаемых богатств духа и души. Об этом наш Господь сказал в Нагорной проповеди, в первой заповеди блаженства: «**Блаженны нищие духом, ибо их есть Царство Небесное**» (Мф.5:3). Псалмопевец Давид затрагивает самую важную суть перемен в верующем человеке и говорит о пребывании в Божьей правде, о чистоте сердца, о непорочном хождении перед Богом.

Угодным в Божьих очах будет «**тот, кто ходит непорочно**». И для меня это значит, что я должен направить все мысли, слова и поступки в послушание Христу; я должен наступить на свой эгоизм, на свои несовершенные желания и учиться принимать Божью волю как самое лучшее для меня средство во Вселенной для совершенствования. Это значит, что я буду ненавидеть грех и все то, что оскорбляет моего Господа; что я приложу все усилия воли, приложу все старания, буду молиться и поститься, чтобы освящать себя и с радостью отдаваться под Божью власть. Как это делать? *Один знаменитый скульптор, глядя на каменную глыбу, сказал: «В ней сокрыто произведение искусства, надо только убрать из нее все лишнее*». В каждом человеке сокрыт потенциальный Божий шедевр, надо только удалить все греховное с помощью Господа и заполнить сердце Божьим. До тех пор, пока мы живем только собой, у нас нет места для Бога. После крещения мы должны убрать из своего сердца все лишнее. Это значит для меня, что я должен исполнять повеление Слова Божьего в борьбе за оставление всего греховного прошлого, и то, что было естественно для моей греховной природы, должно стать противоестественно для моей новой жизни, чтобы я мог сказать с чистой совестью, что я люблю и поступаю по правде, потому что не могу не любить и не могу поступать вопреки Слову Божьему:

Кол.3:5,8: «**Итак, умертвите земные члены ваши: блуд, нечистоту, страсть, злую похоть и любостяжание, которое есть идолослужение…А теперь вы отложите все: гнев, ярость, злобу, злоречие, сквернословие уст ваших**».

Еф.4:22-24, 28: «**Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины… Кто крал, вперед не кради, а лучше трудись, делая своими руками полезное, чтобы было из чего уделять нуждающемуся**».

Это значит, что я должен престать грешить и не ждать для этого каких-то знамений с неба.

Божий человек «**делает правду»**. Она не делается сама, не делается автоматически, он ее творит всей своей жизнью, ища, творя и защищая эту правду. Это значит для меня, что моя совесть во всех действованиях и мыслях не должна быть ничем отягощена; что я буду изо всех сил исполнять принципы и заповеди Божьего Слова, жить Божьими ценностями, а не своими, честно и справедливо поступать перед Богом и перед людьми, проявляя любовь как то, что выше справедливости, и облекаясь «**в любовь, которая есть совокупность совершенства**» (Кол.3:14). Это значит, что я лучше пострадаю за правду, чем предам ее; что я буду изо всех сил держаться правды Божьей, которая не зависит от обстоятельств и является правдой и в Европе, и в Америке, и за рабочим столом, и в пути со случайным собеседником. Это значит, что из всего возможного в жизни, я буду искать «**Царства Божия и правды Его**» (Мф.6:33), буду возвышать голос за правду (Ис.59:4), помня то, что Господь «**грехи наши Сам вознес телом Своим на древо, дабы мы, избавившись от грехов, жили для правды**» (1Пет.2:24). Как делать правду? Надо начать с верности в малом, с того, что сегодня под силу, и постоянно идти вперед, покоряя новые вершины Божьей правды через послушание и доверие Божьему Слову, приобретая блаженство «алчущих и жаждущих правды» (Мф.5:6), которая является полной Божьей правдой. Я буду искать правды, зная обещание Бога, что «**всякий ищущий находит**» (Мф.7:8), он находит, потому что такому помогает Сам Бог, видящий сердце.

 В жилище Бога может пребывать тот, кто «**говорит истину в сердце своем;** **кто не клевещет языком своим, не делает искреннему своему зла и не принимает поношения на ближнего своего**». Это значит для меня, что я должен стремиться к чистым мыслям и мотивам действий, к чистой речи, никогда не лгать, не льстить, иметь чистые намерения, которые направлены на созидание. Я должен честно исповедовать свои грехи перед Господом, не оправдывать себя за счет унижения ближнего. Это значит для меня, что я не должен юлить, не должен хитрить, но чтобы слова мои были «**да, да», «нет, нет»; а что сверх того, то от лукавого**» (Мф.5:37). Это значит для меня, что я должен укрощать свой язык, управлять им и направлять его не на разрушение, а на созидание. Это значит для меня, что я должен говорить только тогда, когда мое слово будет созидательным, и обличать с такой любовью, которая будет помогать человеку приблизиться к Богу, как и сказано в Писании:

Еф.4:29: «**Никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших, а только доброе для назидания в вере, дабы оно доставляло благодать слушающим**».

Иак.1:19,20: «**Итак, братия мои возлюбленные, всякий человек да будет скор на слышание, медлен на слова, медлен на гнев, ибо гнев человека не творит правды Божией**».

 Это значит для меня, что я не должен участвовать ни в каких осуждениях, сплетнях, клевете, никогда и никого не оговаривать, не радоваться падению даже врагов, но делать все для того, чтобы не убивать словом, а исцелять. Я должен останавливать худые разговоры, не принимать поношения на ближних, даже если они в падении, но оказывать им помощь. Как этого достичь? Надо бодрствовать над каждым словом. Когда человек уверен в том, что его речь никто не сможет воспроизвести и проконтролировать, то его речь не всегда отличается созидательностью. Но поставьте такому человеку записывающее устройство, и он поведет себя иначе, а если сказать, что его слова пойдут в эфир на весь мир, то ситуация изменится еще сильнее. Нам необходимо всегда знать, что Бог слышит все слова, знает все мысли и намерения. Нам необходимо бодрствовать в словах, помня предупреждение Христа «**Говорю же вам, что за всякое праздное слово, какое скажут люди, дадут они ответ в день суда: ибо от слов своих оправдаешься, и от слов своих осудишься**» (Мф.12:36). Контролируйте свою речь, говорите так, как будто вы разговариваете по телефону с Самим Богом и небеса записывают вас, не давайте места дьяволу ни в мыслях, ни в целях, ни в методах, очищайте сердце, чтобы чистой была и речь. Говори о человеке только то, что можешь открыто сказать ему в его присутствии, и только то, что ему поможет. Худая информация о ближних должна умирать в нас и никогда не появляться и не распространяться дальше. Мы должны учиться хранить тайну и никогда не быть переносчиками худой молвы. Этого ожидает от нас Бог. И эти победы надо начинать с побед в своих мыслях, следуя заповеди Слова Божьего: «**Наконец, братия мои, что только истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достославно, что только добродетель и похвала, о том помышляйте**» (Флп.4:8).

**«Господи! кто может пребывать в жилище Твоем? Кто может обитать на святой горе Твоей?** **Тот, в глазах которого презрен отверженный, но который боящихся Господа славит**». Это значит для меня, что моя система ценностей исходит не из человеческих понятий, а из Божьего Слова. Это значит, что у меня нет двойных стандартов, что я черное называю черным, а белое — белым, грех называю грехом, а правду — правдой. Это значит, что я не буду лицеприятен и не буду менять свое мнение в зависимости от того, какой вес в обществе имеет тот или иной человек. Нечестивый и подлый человек не будет приниматься мной за авторитет, пусть он занимает самое высокое положение и даже влияет на мою жизнь. Это значит для меня, что я буду любить любящих Господа, буду принимать ценности моих братьев по вере, защищать их и открыто указывать на нечестие тех, кто отвергает Бога и сам становится отверженный Им. Как достичь этого? Надо стремиться в такие сообщества и в такие общения, которые не развращают добрые нравы, а приближают к Богу. Чтобы иметь Божью систему ценностей, мне необходимо общаться с Божьими детьми, ценить общество братьев и сестер, стремиться к общению с ними; перенимать у них все лучшее и делиться с ними всем добрым, иметь с ними молитвы и рассуждения; уметь принимать обличения, не обижаться и не обижать; быть благодарным за все; плакать с плачущими и радоваться с радующимися, принимать их успехи как успехи Божьего дела и как свои.

 С Богом в вечности может пребывать тот, «**кто клянется, хотя бы злому, и не изменяет»**. Это значит для меня, что я должен быть человеком слова, должен сдерживать свои обещания даже тогда, когда это не выгодно мне, когда это мне в ущерб, когда это мне во вред. *Например, я пообещал своему знакомому продать машину за 10 тысяч и дал ему слово. Но вот приходит мой близкий друг и предлагает мне сумму 12 тысяч. Чтобы не изменять слову и быть угодным Богу, я должен продать машину первому покупателю, а так называемый убыток в 2 тысячи не является убытком, потому что духовный убыток и духовные благословения не измеряются никакими деньгами на земл*е. Нам важнее сохранить репутацию честного христианина, чем иметь выгоду себе и худое свидетельство от внешних, способствуя формированию у них через неверные представления о детях Божьих неверного представления о Боге. *Один христианин в советские времена был под следствием за веру в Господа. Его защищала женщина-адвокат, которая прониклась к нему, видя его невиновность, искренность и доброе сердце. Она инструктировала его, что необходимо сказать на суде, чтобы его срок заключения был самым маленьким и был сокращен на много лет. Но христианин отказался слукавить, сказав адвокату: «Дорогая моя! Я ведь христианин и хожу не перед человеческими судьями, а перед Богом, Которому не могу соврать, пусть я лучше пострадаю, чем пострадает репутация христианства». Так оно и случилось. Несколько лет осуждения и тюрьмы — такова цена чистого сердца и сохранения Божьей правды в жизни человека, которая является украшением учению Господа нашего Иисуса Христа*.

 Божий человек — это тот, «**кто серебра своего не отдает в рост и не принимает даров против невинного**». Это значит для меня, что я не буду искать выгоды себе за счет других, не буду наживаться на своих друзьях и братьях, не буду считать потерей то, что пожертвовал им. Это значит, что я не буду принимать никаких взяток, используя свое служебное положение и попирая справедливость ради своей корысти. Нам важно иметь в сердце Господа, иметь с Ним чистые отношения, а, имея Господа, мы будем иметь все потребное для жизни и благочестия.

 Дорогие братья и сестры! Давайте будем чаще заглядывать в свои сердца и очищать их от мирского хлама и тленных ценностей. Нет ничего дороже и выше нашего звания детей Божьих. Так легко уронить свою честь, потерять добрую репутацию, и так трудно хранить себя неоскверненными от ценностей этого мира. Мы сделали самый важный выбор — поверили и пошли за Господом. И теперь в каждом дне надо делать постоянный выбор в пользу Божьей правды, не поддаваться искушениям на временные удовольствия ради пренебрежения вечным. Постоянно надо стоять в истине, возрастать в вере, чтобы доброе в нашем сердце умножалось. Апостол Петр призывает нас, прилагая все старание, показать в вере добродетель, рассудительность, воздержание, терпение, благочестие, братолюбие и любовь. Он учит: «**Если это в вас есть и умножается, то вы не останетесь без успеха и плода в познании Господа нашего Иисуса Христа. А в ком нет сего, тот слеп, закрыл глаза, забыл об очищении прежних грехов своих. Посему, братия, более и более старайтесь делать твердым ваше звание и избрание; так поступая, никогда не преткнетесь, ибо так откроется вам свободный вход в вечное Царство Господа нашего и Спасителя Иисуса Христа**» (2Пет.1:8-11).

 Мы вступили в самое чудное, самое прекрасное сообщество во Вселенной — в семью детей Божьих, в Церковь Божью. Детей Божьих в этой семье отличает вера, действующий в них Дух Божий и любовь друг к другу. Церковь задумана Богом как высшее сообщество на земле, которое состоит из многих любящих Бога людей, над каждым из которых трудится Господь. Он трудится надо мной, Он трудится над тобой, Он трудится и будет трудиться над нами. Каждый, как живой камешек, должен занять свое место в церкви, чтобы приносить пользу, чтобы славить Бога, чтобы учиться любить. И если Бог даровал нам такую милость, чтобы быть в Его семье, то это означает, что Он сильно любит нас, так сильно, что отдал Свою жизнь за нас. И это означает также, что Он соделает нас лучшими из всего Своего создания. Мы все очень разные, но мы все нуждаемся друг в друге и в Боге. Каждый из нас по отдельности — еще не шедевр, еще не поэзия, но вместе Бог творит из нас поэтический шедевр, когда каждая буква, каждое ударение, каждый слог и каждое слово находятся на своем месте. Красота требует разнообразия, и мы имеем его в церкви. Никогда не пренебрегайте своей поместной церковью, никогда не смотрите на недостатки людей, смотрите на совершенство Бога, чтобы иметь правильные отношения с людьми. Любите свою церковь, любите друг друга, чтобы можно было сказать, что вы любите Бога. Бог дал нам самое лучшее во Вселенной — принял в число детей Своих. Он желает облечь нас в Свою любовь, в Свою правду, в Свою чистоту и святость, Он желает, чтобы мы пребывали в Его жилище вместе с Ним. Какая красота будущего и какое совершенное изменение в настоящем! Бог желает подарить нам множество сокровищ уже на этой земле, но еще больше — в будущем. Нам важно иметь чистое сердце, стремиться к Божьей правде, чтобы дать Богу возможность преображать нас в образ Христа. И поскольку мы стали детьми Божьими, то необходимо всю жизнь достойно нести это звание, никогда не пренебрегая Божьей правдой даже в мелочах. *Великий скульптор и художник Микеланджело, который рисовал двенадцать фигур на сводах Сикстинской капеллы, сказал новое слово в развитии мировой живописи. Когда однажды его спросили, почему он уделяет так много внимания деталям картин там, где их никто не видит, он ответил: «Бог видит».* Как прекрасна такая жизнь, когда мы желаем каждым шагом, каждым поступком и каждым словом угодить Богу, зная, что Бог все видит!

«**Господи! кто может пребывать в жилище Твоем? кто может обитать на святой горе Твоей? Тот, кто ходит непорочно и делает правду**». И это означает для меня и для каждого из нас, что мы должны делать добро всем и повсюду, какое только можем сделать, любить так, как только можем любить, и делать это столько, сколько будем жить на земле до встречи с Господом на небесах. Бог ждет этого от каждого из нас, чтобы в полноте завершить созидание Своей Церкви, Своей невесты.

 Мы можем и должны предстать с чистыми сердцами не только перед людьми, но и перед Всевышним. И для этого надо всей своей жизнью творить правду Божью, помня свое новое и высокое звание детей Божьих, которыми мы стали не по своим заслугам, а по милости Господней и по Его великой любви, проявленной к нам на кресте Голгофы. Все трудности, все проблемы, все горести и страдания когда-то пройдут. Пройдут и человеческие радости и человеческая слава. Какой след для вечности оставим мы после этой жизни? Все в жизни пройдет, как мгновение, но только правда Божья будет сиять вечно, потому что она никогда не может быть в поругании, и рано или поздно воскреснет силой Божьей. А это и есть та правда, которая открыта нам через любящего Бога и через Его вечное Слово, или, как сказал Апостол Петр: «**Ибо всякая плоть — как трава, и всякая слава человеческая — как цвет на траве: засохла трава, и цвет ее опал; но слово Господне пребывает вовек; а это есть то слово, которое вам проповедано**» (1Пет.1:24,25).

*Откроем сердце к правде, словно к песне,*

*Она в судьбе есть истинная твердь,*

*Она из праха встанет и воскреснет,*

*Пред ней бессильно все, и даже смерть*.

Какое это величайшее благо — знать эту правду, знать эту истину, но еще более высокое блаженство — жить ей! Ради изменения наших сердец и для приготовления каждого к вечности призвал нас Господь. Будем же чувствительны к Его воле, к Его Слову, чтобы никогда не забывать, что мы обещали при крещении Богу служить доброй совестью. Не будем никогда успокаиваться и забывать, что наше крещение — это лишь начало нового пути правды, требующее полной отдачи себя в руки любящего Господа, Который желает дать полноту благ для тех, кто жаждет и имеет постоянное стремление к совершенству через практическое исполнение Его Слова.

 Итак, отметим в ***заключение***:

 ***Для обитания в вечности с Господом необходимо с Его помощью на земле принять верой и постоянно воплощать жизнью непреходящие Божьи ценности***.

 Для этого необходимо:

1. Жить в непреложной истине, что принятие верой Господа — это только начало пути, а *венчает путь не начало, а конец дела, который должен быть наполнен добрыми плодами*, лучший из которых — наше любящее сердце и наш угодный Богу характер.

2. *Творить Божью правду* *постоянно*, без перерывов и остановок на пути в Небесную Отчизну, зная то, что мы во Христе — новое творение, что мы спасены не для нашей гордости и самовозвышения, а для служения Господу добрыми делами и для вознесения Ему надлежащей славы.

3. *Очищать свое сердце посредством воплощения Божьего Слова и заповедей Господних в нашу повседневную жизнь*, стремясь к тому, чтобы с Божьей помощью совершенствовать веру следующими добрыми делами:

а) ходить непорочно, т.е. избегать и удаляться всякого греха;

б) делать правду, т.е. воплощать истины Божьего Слова в свою жизнь и делать свое христианство не учением, а образом жизни;

в) говорить истину, т.е. быть в мире со своей совестью и с Богом через чистые уста;

г) не клеветать языком, не делать никому зла, не принимать поношения на ближнего от других;

д) презирать отверженных и славить боящихся Господа, т.е. судить о поступках людей и об их ценностях жизни в свете Божьего Слова, т.е. отвергать ценности преуспевающих, но отвергающих Бога и тем самым отверженных Им нечестивых людей, и принимать ценности тех, кто любит Бога;

е) держать свое слово и быть человеком слова, даже тогда, когда это тебе не выгодно;

ж) не искать выгоды себе за счет других, но считать потерей прибыток за счет ущерба ближнему и великим приобретением жертвенность к ближнему. **Поступающий так не поколеблется вовек**.

4. *Открывать и расширять потоки Божьих благословений* не философским созерцанием, не накоплением интеллектуальных знаний об истинах Библии, не одним только слушанием и чтением Слова Божьего, но *посредством неустанного труда для Господа*, посредством исполнения Его заповедей в повседневной жизни и жажды воплощения Его Слова в своем хождении, в своих ценностях и приоритетах. Укреплять через это веру и на практике все глубже познавать природу Бога, понимая то, что иного пути возрастания в вере и приближения к Богу не существует.

Итак, отныне ***не только избери, но и постоянно иди путем Божьей правды, укрепляясь силой от Господа через исполнение Его вечных заповедей***. Аминь!

**Любовь трудится для ближнего**

Пр.31:10-31: «10 **Кто найдет добродетельную жену? цена ее выше жемчугов;** 11 **уверено в ней сердце мужа ее, и он не останется без прибытка;** 12 **она воздает ему добром, а не злом, во все дни жизни своей.** 13 **Добывает шерсть и лен, и с охотою работает своими руками.** 14 **Она, как купеческие корабли, издалека добывает хлеб свой.** 15 **Она встает еще ночью и раздает пищу в доме своем и урочное служанкам своим.** 16 **Задумает она о поле, и приобретает его; от плодов рук своих насаждает виноградник.** 17 **Препоясывает силою чресла свои и укрепляет мышцы свои.** 18 **Она чувствует, что занятие ее хорошо, и - светильник ее не гаснет и ночью.** 19 **Протягивает руки свои к прялке, и персты ее берутся за веретено.** 20 **Длань свою она открывает бедному, и руку свою подает нуждающемуся.** 21 **Не боится стужи для семьи своей, потому что вся семья ее одета в двойные одежды.** 22 **Она делает себе ковры; виссон и пурпур — одежда ее.** 23 **Муж ее известен у ворот, когда сидит со старейшинами земли.** 24 **Она делает покрывала и продает, и поясы доставляет купцам Финикийским.** 25 **Крепость и красота — одежда ее, и весело смотрит она на будущее**. **26 Уста свои открывает с мудростью, и кроткое наставление на языке ее.** 27 **Она наблюдает за хозяйством в доме своем и не ест хлеба праздности**. 28 **Встают дети и ублажают ее, — муж, и хвалит ее:** 29 **“много было жен добродетельных, но ты превзошла всех их”** 30 **Миловидность обманчива и красота суетна; но жена, боящаяся Господа, достойна хвалы.** 31 **Дайте ей от плода рук ее, и да прославят ее у ворот дела ее!**».

*Семьи — творенье небес первозданное,*

*Свет, направляющий стопы во мгле.*

*Браки счастливые — Божье приданное*

*Людям, чтоб помнили рай на земле*.

 Что может быть прекрасней четы христианина и христианки, которые имеют одного и того же Отца Небесного, одну надежду, одни цели и устремления, одно служение, одну веру, один дух, один порядок, общую радость и общую печаль, одну любовь, но при этом являются двумя разными личностями с разной природой! Каждая личность уникальна, каждая душа имеет свою тайну, но брак — это особая тайна двоих: мужчины и женщины. Божьи установления по браку и семье — это единственное, что осталось еще неизмененным со времен рая, со времен Адама и Евы. Это — чудное эхо Едемского сада в нашей суетной жизни. Бог — Учредитель, Архитектор, Творец и Вдохновитель брака, и счастливые браки, которые имеют вечные будущие последствия строятся только на Божьем основании, на основании Божьего Слова и Его непреходящих законов. Брак запечатлевается не только в ЗАГСе, не только публичным бракосочетанием, но и Богом на небесах.

 Дорогие жених и невеста! Вы расписались не только на документе о вступлении в брачный союз, но вы расписались на сердце своего спутника; вы не только публично обещаете быть верными друг другу и любящими перед церковью, родными и близкими, но вы фиксируете это в духовном мире перед Богом и ангелами, вы делаете вечную отметину на своей совести и на своем сердце о том, что будете жить друг для друга во славу Божью. Жизнь в браке должна быть благословенной и счастливой, для этого Бог и учредил этот чудный институт. Всякая счастливая христианская семья свидетельствует о верности Божьих принципов и является украшением учению Господа. Что для этого надо делать, чтобы быть украшением учению Христа? Неужели надо искать всю жизнь идеальную половинку, искать такую добродетельную жену, о которой читаем в Слове Божьем? Но мы знаем, что идеальных людей нет. Слово Божье говорит, что надо исполнять Его совершенные повеления и постоянно трудиться над своим характером, чтобы быть счастливыми и нести радость другим. Единство не означает одинаковость, а разнообразие не означает противоречие. При вступлении в брак должно быть соответствие друг другу, но для счастливого брака важно стремление к совершенным чертам мужа и жены, установленным Господом, важно сделать гармоничными разнообразия и научиться действовать согласованно. К чему нужно стремиться мужу и жене, над чем трудиться и куда направлять свои усилия? Прочитанное Слово Божье рисует нам портрет добродетельной жены, которая будет созидать свой семейный очаг. Домашний очаг, согретый теплом верного друга, делает человека неуязвимым. Кто бы не хотел иметь такую добродетельную жену? Она боится Бога, ведет святую жизнь, добра, приветлива, надежна, смиренна, контролирует язык, мудра, не имеет ложного страха, трудолюбива, прилежна, милосердна и благотворительна, имеет внешнюю красоту, следит за собой и за детьми, имеет хороший вкус, женственна, оптимистична, проявляет творчество и воздает добром за добро. Она является славой мужа, возвышает не себя, а мужа, который известен у ворот в общении с уважаемыми людьми. Она послушна мужу с радостью, и это является ее природой и благословением. Верно сказал американский поэт Уолт Уитмен (1819-1892): «*Мужчина велик на земле, но каждая иота его величия выросла из женщины*». Мы также знаем известное высказывание о том, что за спинами великих мужей стоят не менее великие жены. Книга Притч дает нам черты характера такой жены. Есть ли такие идеальные жены? Нет. Но каждая жена, желающая устроять свой дом, должна стремиться к этому идеалу. Никто не должен забывать, что супружество — это искусство, и его надо каждый день обновлять, обновлять любовью друг к другу и жизнью друг для друга.

 Книга Притч является поэтической книгой, а прочитанный нами текст написан в форме акростиха, где каждая буква алфавита, на которую начинается следующая строка, является символом, отражающим определенный дух женской добродетельности: альфа — отражает высочайшую ценность жены для мужа, дар и богатство, которое проявляется в едином союзе; бета — доверие; гама — надежность и постоянство поведения, которое не зависит от обстоятельств; йота — символизирует невидимую, но важную и созидательную работу и т.д. Чтобы стать такой женой, нужны Божья помощь, любящий и надежный муж и колоссальный труд.

 Каждый муж хотел бы иметь такую добродетельную жену. Но каким же тогда должен быть он сам, чтобы такая жена была соответственна ему?! Чтобы иметь такую честь, как имеет муж добродетельной жены, как сказано «**муж ее известен у ворот, когда сидит со старейшинами земли**», надо не сидеть праздно у ворот, а трудиться, чтобы сидеть в таком почете. Как верно заметил русский писатель Л.Н. Толстой: «*Большая часть мужчин требует от своих жен достоинств, которых сами они не стоят*». Поэтому Слово Божье выдвигает, прежде всего, требования к мужу и указывает ему на те качества, которые он должен развивать в семейной жизни. Все или почти все зависит от мужчин, от будущих и настоящих глав семей, от пастырей домашних церквей. Известное изречение гласит: «*Нет твердокаменных женщин, есть мягкотелые мужчины*». Если мужья будут стоять правильно перед Господом, если они будут тверды в вере, если они будут жертвенны и мудры, то жены станут такими, какими желает видеть их Господь. А что же тогда жена, какова ее роль? А жена помогает стать мужу таким, какой он должен быть, помогает, конечно, не своими силами, не по плоти, а духовно, с верой, с мудростью, с упованием на Господа, обращаясь к Царю царей — Господу. Жена приобретает мужа своим житием. Господь для каждого в семье усмотрел свое назначение и дал соответственно этому назначению разную природу мужчине и женщине. Попытки человека изменить Божье назначение, стереть грань между мужчиной и женщиной приводят к отвратительным и уродливым явлениям в обществе, низвергая его в бездну под видом демократии и прав человека.

 Бог при создании семьи усмотрел следующий порядок и следующие обязанности для мужа и жены, которые оговорены в Слове Божьем:

Еф.5:22-33: «**Жены, повинуйтесь своим мужьям, как Господу, потому что муж есть глава жены, как и Христос глава Церкви, и Он же Спаситель тела. Но как Церковь повинуется Христу, так и жены своим мужьям во всем. Мужья, любите своих жен, как и Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее, чтобы освятить ее, очистив банею водною посредством слова; чтобы представить ее Себе славною Церковью, не имеющею пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была свята и непорочна. Так должны мужья любить своих жен, как свои тела: любящий свою жену любит самого себя. Ибо никто никогда не имел ненависти к своей плоти, но питает и греет ее, как и Господь Церковь, потому что мы члены тела Его, от плоти Его и от костей Его. Посему оставит человек отца своего и мать и прилепится к жене своей, и будут двое одна плоть. Тайна сия велика; я говорю по отношению ко Христу и к Церкви. Так каждый из вас да любит свою жену, как самого себя; а жена да боится своего мужа**».

 Имея одинаковую ценность перед Творцом, муж и жена имеют разную природу и разное назначение, каждое из которых прекрасно для жизни в одном союзе.

Мы видим, что важнейшими обязанностями мужа являются: 1) любить жену как Христос любит Церковь, т.е. любить без всяких условий, любить жертвенно, любить постоянно, относясь к ней как к подарку от Господа, любить как свое тело и как самого себя; 2) нести ответственность за семью, быть главой семьи, обеспечивать духовные, душевные и материальные потребности семьи, осуществлять руководство, как и сказано, что «**жене глава — муж**» (1Кор.11:3); 3) благоразумно обращаться с женой как с немощнейшим сосудом, т.е. с пониманием природы и особенностей характера жены, помогая ей возвышаться, для чего необходимо познавать характер жены, снисходить, помогать ей, доверять, беречь от перегрузок, ценить и прощать ее. Жена, которую так любит муж будет священной, а муж будет священ вдвойне, потому что он будет давать возможность жене стать библейской добродетельной женой. В Библии сказано: «**Добродетельная жена — венец для мужа своего; а позорная — как гниль в костях его**» (Пр.12:4). Чтобы приближать свою жену к добродетельной, мужу надо быть настоящим библейским мужчиной и постоянно трудиться, будучи инициаторами всего самого лучшего в семье.

 Для жены важнейшими обязанностями являются: 1) быть послушной своему мужу, повиноваться ему и уважать его без всяких условий, понимая, что уважение нужно для роста мужчины, как вода для рыбы; 2) быть помощницей мужу и служить ему и семье с любовью; 3) украшать себя духовными одеждами, быть славою мужа и добродетельной женой.

 Достичь этих качеств без любви невозможно. Поэтому любой счастливый брак венчает безусловная любовь. Такая любовь побеждает все препятствия. Мужья должны без всяких условий любить своих жен и делать их счастливыми; а жены должны без всяких условий и с радостью слушаться мужей и проявлять свое уважение к их роли главы семьи. В браке не может быть такого, чтобы счастлив был один, в браке либо счастливы оба, либо оба несчастны. Но все необходимое для счастья находится в руках мужа и жены. Каждая верующая жена должна стремиться стать и может стать добродетельной женой, а каждый муж может и должен любит свою жену, чтобы она стала такой. И в этой гармонии обязанностей и изменений своих характеров заложен секрет успешного брака. Хочешь иметь добродетельную жену — люби ее, как Христос возлюбил Церковь и приближай к себе. Хочешь иметь надежного и любящего мужа — цени его, уважай, будь послушной помощницей, чтобы быть под надежной защитой и тебе, и твоим детям.

 Дорогие жених и невеста! Не думайте, что вы сами нашли себе спутника жизни. Друг друга вам подарил Господь. Слово Божье говорит о том, что «**Бог гордым противится, а смиренным дает благодать**» (1Пет.5:5). Чем больше мы любим Господа, тем более щедрые подарки получаем от Него. Слово Божье подчеркивает, что разумную жену не находят, ее дарит Бог: «**Дом и имение — наследство от родителей, а разумная жена — от Господа**» (Пр.19:14). То же касается и любящего мужа. И поэтому относитесь к вашему союзу как к союзу от Господа со всей полнотой ответственности, соблюдая Божий порядок и гармонию, проявляя истинную любовь к Господу как Даятелю всех благ. Там, где муж глава, там и жене будет легче быть добродетельной; там, где муж инициатор, там и жене легче проявлять творчество и быть в постоянном обновлении; там, где муж сильный духом, там и жена будет чувствовать себя в безопасности и передавать свое тепло всей семье; там, где муж ответственен и обеспечивает нужды семьи, там и жена будет становиться доброй хранительницей домашнего очага и чудесным украшением крепости мужа. Вот это и есть небесная музыка духовных отношений в браке, которая возвышает всех и никого не унижает. Хочешь возвысить спутника жизни — возвысь его всепобеждающей любовью. Это нужно делать вместе, любя друг друга и снисходя друг ко другу, прощая и помогая друг другу. Нет готовых идеальных мужей и жен, ими становятся только в правильно построенном и правильно функционирующем браке. Потрудитесь для своего счастья, чтобы ваша любовь была не кратковременной влюбленностью, а вечным благом. Верно гласит восточная мудрость: «*Многие женятся на своих девушках, потому что влюблены, а счастливые женятся для того, чтобы любить*». Можно также добавить, что многие девушки ищут замужества с теми, кто им нравится и кто их слушает, а счастливые выходят замуж за тех, кого они будут слушаться и кому будут помогать стать настоящими мужчинами. Любовь и служение ближнему венчает все. И когда она есть, тогда в семьях будут прекрасные добродетельные жены, чуткие и мудрые мужья, добрые и послушные дети, тогда будет славной церковь и общество. То, что вы сможете сделать в своей собственной семье, будет являться важнейшим трудом для Христа. Никакой брак не станет счастливым без самоотдачи. Отдайтесь полностью в руки Божьи, чтобы служить друг другу, и чтобы мир увидел и сегодня добрых, надежных мужей и по-настоящему добродетельных жен.

 Итак, добродетельные жены являются подарком от Господа для мужей, стремящихся любить Господа всем сердцем, а любящие мужья являются подарком для жен, которые с готовностью желают быть помощниками мужьям, проявляя им безусловное уважение. Да благословит вас Господь быть любящими и любимыми! Хочется, чтобы в вашей семье жена имела счастье после продолжительной совместной жизни услышать искренние слова любящего мужа: «Много было жен добродетельных, но ты превзошла всех!». Аминь!

**Любовь к Богу открывает смысл и красоту жизни**

Еккл.1:1-3,9,10; 2:4,9-11,26; 3:11,14; 7:8,10,13,14; 12:13,14:

«1**Слова Екклесиаста, сына Давидова, царя в Иерусалиме**. 2**Суета сует, сказал Екклесиаст, суета сует, — все суета!** 3**Что пользы человеку от всех трудов его, которыми трудится он под солнцем?..** 9 **Что было, то и будет; и что делалось, то и будет делаться, и нет ничего нового под солнцем…**10 **Бывает нечто, о чем говорят: “смотри, вот это новое”; но это было уже в веках, бывших прежде нас…**

4**Я предпринял большие дела: построил себе домы, посадил себе виноградники…** 9**И сделался я великим и богатым больше всех, бывших прежде меня в Иерусалиме; и мудрость моя пребыла со мною.** 10**Чего бы глаза мои ни пожелали, я не отказывал им, не возбранял сердцу моему никакого веселья, потому что сердце мое радовалось во всех трудах моих, и это было моею долею от всех трудов моих.** 11**И оглянулся я на все дела мои, которые сделали руки мои, и на труд, которым трудился я, делая их: и вот, все — суета и томление духа, и нет от них пользы под солнцем!..** 26**Ибо человеку, который добр пред лицом Его, Он дает мудрость и знание и радость; а грешнику дает заботу собирать и копить, чтобы после отдать доброму пред лицом Божиим. И это — суета и томление духа…**

11**Все соделал Он прекрасным в свое время, и вложил мир в сердце их, хотя человек не может постигнуть дел, которые Бог делает, от начала до конца…** 14**Познал я, что все, что делает Бог, пребывает вовек: к тому нечего прибавлять и от того нечего убавить, — и Бог делает так, чтобы благоговели пред лицом Его…**

8**Конец дела лучше начала его; терпеливый лучше высокомерного…** 10**Не говори: “отчего это прежние дни были лучше нынешних?”, потому что не от мудрости ты спрашиваешь об этом…** 13**Смотри на действование Божие: ибо кто может выпрямить то, что Он сделал кривым?** 14**Во дни благополучия пользуйся благом, а во дни несчастья размышляй: то и другое соделал Бог для того, чтобы человек ничего не мог сказать против Него…**

13**Выслушаем сущность всего: бойся Бога и заповеди Его соблюдай, потому что в этом все для человека;** 1**4ибо всякое дело Бог приведет на суд, и все тайное, хорошо ли оно, или худо**».

«*Мне мало просто жить. Я еще хочу понять, что такое жизнь*», — писал русский философ А.Ф. Лосев (1893-1988). Вопрос о смысле земной жизни, волновал и волнует умы всех людей на земле, живших в разные времена. Эпикур (341-270 до Р.Х.) и его последователи-материалисты видели смысл жизни в отсутствии страданий, в состоянии безмятежности духа, в удовольствиях и в познании природы, которое освобождает от страха и религиозной веры. Гораздо позже, начиная со времен Первой мировой войны, появилась философия существования (экзистенциализм), в которой мыслителей (в том числе и известных писателей, например, А. Камю), глубоко заботило стремление человека обрести истину человеческого бытия, необходимую ему в борьбе с тяготами существования. Среди этих философов были те, которые признавали Бога (Кьеркегор, Достоевский) и атеистические экзистенциалисты (Ницше, Хайдеггер, Сартр), которые утверждали, что не сущность предшествует существованию, а существование предшествует сущности, и что жизнь не имеет никакого смысла, кроме того, который может придать ей сам человек, осуществляющий тот или иной выбор. В вопросах богословия и веры в 20-ом веке эта философия оказала влияние на либеральных богословов (Бультман, Тиллих, Барт), которые утверждали, что истинное познание определяется субъективным восприятием человека, который становится главным критерием и мерилом того, что истинно, а что нет. При этом они утверждают, что разум проверяет Библию и Откровение, а не Библия проверяет человеческий разум. Такое либеральное учение легло в основу постмодернистского мировоззрения, принесло и приносит сильный вред церквам, которые размывают границу между миром и церковью.

Поэтическая Книга Екклесиаста представляет Библейский взгляд на смысл жизни человека с позиций самого человека — автора этой Книги, которым является мудрый Соломон, сын Давида, царствовавший над Израилем в Иерусалиме в 970-930 гг. до Р.Х. (Еккл.1:1). Если неверно понять Книгу Екклесиаста, то нам грозит опасность скатиться на неверные позиции и придти к неверному выводу, что всякие усилия человека в этой земной жизни не имеют смысла и являются «суетой сует и томлением духа». Если поверхностно читать Екклесиаста, то может появиться сомнение в том, что эта книга хорошо согласуется со всеми остальными книгами Библии. Но у Бога не бывает ошибок. Библия является истинной книгой, которая показывает нам истинного, живого, любящего, спасающего и всемогущего Бога, но она также показывает без прикрас реального слабого человека, реальный жестокий и греховный окружающий нас мир. Слово Божье звучит то радостно, то печально; то предвещает нам блаженство в вечности для уверовавших в Господа, то говорит о судах для безбожников; то говорит о свободе в Боге, то говорит о страданиях в жизни как школе подготовки к Царствию Божьему. Таково противоречие мира, в котором мы живем после грехопадения. Екклесиаст возвращает нам чувство реальности и вновь и вновь напоминает о том, чтобы мы не проходили по бессмысленным путям поиска цели жизни без Бога; чтобы мы не пытались искать счастья там, где Бог не является центром и средоточением всей нашей жизни; чтобы мы не искали удовлетворений там, где отсутствует высшая Божья истина и отсутствует страх Божий. И он вновь напоминает нам через тысячелетия, что не человек, а Бог стоит в центре всего, не человек, а Бог определяет условия блаженства. Бог предлагает путь и выбор, а человек может принять или отвергнуть этот выбор, но своего, нового пути, кроме тех, которые предложил Бог, человек создать не может. Вот почему Екклесиаст сразу же утверждает этот принцип в начале книги: «**Что было, то и будет; и что делалось, то и будет делаться, и нет ничего нового под солнцем…****Бывает нечто, о чем говорят: “смотри, вот это новое”; но это было уже в веках, бывших прежде нас**». Гордый человек, бунтующий против Бога, хотел бы создать свои правила, свои ценности и эталоны жизни, но они ведут в тупик, ведут в погибель, ведут к проклятию и к пустоте. Это утверждается фразой «**суета сует и томление духа»**. Ключевое слово «суета», которое обозначает пустоту, тщетность, бесполезность, 35 раз повторяется в небольшой книге. Ты хочешь жить так, как тебе кажется лучше, ты хочешь подправить Бога — не делай этого, потому что в течение тысяч лет этого никому не удалось сделать. Избери Божьи правила жизни.

Читая Екклесиаста, мы видим наше общество, мы видим современного человека с его устремлениями и попытками установить эгоизм выше Божественной истины. Эти ошибки типичны для многих, и поэтому мы согласимся с Чарльзом Уильямсом, который сказал: «*Тот, кто читает Екклесиаста, не будет томиться скукой, как сам Екклесиаст*». Читая Екклесиаста, каждый христианин может сказать: «Я тоже проходил через эти терзания души», а многие, к сожалению, могут сказать: « Я еще терзаюсь и прохожу сегодня». Людям свойственно учиться на собственных ошибках, свойственно наступать на одни и те же грабли и ранить не только лоб, но и душу, и сердце. И все это потому, что хочется переделать жизнь под желания моего «я», хочется изобрести новый путь, изобрести новое счастье, в эгоизме и несмирении хочется подправить Всемогущего Бога и Творца Вселенной так, как хочется мне, — песчинке в этом необъятном мироздании.

Читая Книгу Екклесиаста, мне также хочется воскликнуть: «Как прекрасно, что я христианин и имею в сердце Господа! Как прекрасно, что я не миллионер, что живу простой жизнью и не ищу смысла в благополучии и в материальных благах! Как прекрасно, что мое счастье в простоте жизни во Христе со всеми ее трудностями, но с неизменной конечной благостной и реальной целью, потому что я верю, что дойду с Господом до Небесного града, Архитектором и Строителем которого является Бог!». «*Познай себя*», — сказал Сократ. «*Проверь себя*», — сказал Цицерон. Но приходит Господь Иисус Христос и говорит: «**Отвергнись себя и возьми крест свой и следуй за Мною**» (Мф.16:24), и следовать нужно на Его условиях. И это является величайшей истиной. «*Все во власти неба, кроме нашего желания служить Богу или себе*», — говорил Лютер. От каждого человека зависит то, как продолжается и как заканчивается земная жизнь, и в какую вечность она переходит: в блаженную или же в вечность проклятия в аду. «*Лишены прозорливости не те люди, которые не достигают цели, а те, которые проходят мимо нее*», — отмечал французский писатель Франсуа де Ларошфуко (1613-1680). *В одном из романов Герберта Уэльса один из персонажей спрашивает Бога: «Почему в мире так много зла?» «А что? Вам, людям, это не нравится?» — спросил Бог. «Конечно, нет», — ответил человек. «Тогда измените все», — последовал ответ Бога*. Если люди не примут всем сердцем Христа, им придется принять хаос и бессмысленность. И христиане тоже, наконец, должны придти сегодня в себя и не совершать самой распространенной ошибки за все века: не искать удовлетворения в земном благополучии. Христиане должны сегодня придти в себя и порвать с двойной жизнью, порвать со стремлением ощутить вкус свиных рожков, потому что поиск удовольствий ведет к свиному корыту, а придти в себя после этого сможет не каждый. Как важно нам ценить величие, смысл и полноту жизни с Богом в простоте и постоянно держаться этой жизни!

Чего только не испытал Соломон. И для нас с его уст звучит грозное предупреждение, что всюду, где нет Бога в центре жизни и нет страха Божьего, все заканчивается суетой сует. Он испробовал в своей жизни все: был с Богом, и был в отступлении от Бога, когда в угоду своим семистам женам, которые были дополнительно к тремстам наложницам (3Цар.11:3), первый установил идолов в священных местах Иерусалима (3Цар.11:3-12). Он изведал все уголки жизни. Он пытался найти удовлетворение в мудрости и знаниях, в свершениях, в веселье, в женщинах, в богатстве, во власти и в спокойной старости. Екклесиаст пришел к великой истине, что для человека самое худшее, но с Богом, блаженнее, чем самое лучшее без Бога во всех сферах жизни.

Бог говорит через уста Соломона всем, кто думает сегодня, что можно изменять Божьи правила семьи и получать чувственное наслаждение, что это — тупик, из которого надо выходить через покаяние, очищение сердца и любовь к своей половине: «**И нашел я, что горче смерти женщина, потому что она — сеть, и сердце ее — силки, руки ее — оковы; добрый пред Богом спасется от нее, а грешник уловлен будет ею**» (Еккл.7:26). И дается совершенный выбор: «**Наслаждайся жизнью с женою, которую любишь, во все дни суетной жизни твоей, и которую дал тебе Бог под солнцем на все суетные дни твои; потому что это — доля твоя в жизни и в трудах твоих, какими ты трудишься под солнцем**» (Еккл.9:9).

Соломон испытал также такое богатство, такую власть, такие свершения и могущество, которых не было ни у одного человека и ни у одного царя. «**Я предпринял большие дела…, собрал себе серебра и золота и драгоценностей от царей и областей… И сделался я великим и богатым больше всех**». Но если при этом в центре было человеческое «я», если при этом не было истинной радости принесения в дар другим частицы своей любви и богатств, то это все — суета. Важно в многообразии дел, посреди этого ритма, посреди суеты и человеческой славы не забыть поставить на первое место Создателя и воздать Ему всю славу, важно остановиться от суеты и ненужных забот. Иначе рано или поздно насупит разочарование: «**И оглянулся я на все дела мои, которые сделали руки мои, и на труд, которым трудился я, делая их: и вот, все — суета и томление духа, и нет от них пользы под солнцем!**» (Еккл.2:11). «**Кто любит серебро, тот не насытится серебром, и кто любит богатство, тому нет пользы от того. И это — суета!**» (Еккл.5:9). Разве это не великий урок?! Если Соломон при таких возможностях не нашел в этом счастье, то что тогда говорить о нас, о наших мелких усилиях, которые приводят к еще большей пустоте. Разве много надо человеку в этой жизни? Апостол Павел говорит: «**Великое приобретение — быть благочестивым и довольным. Ибо мы ничего не принесли в мир; явно, что ничего не можем и вынести из него. Имея пропитание и одежду, будем довольны тем. А желающие обогащаться впадают в искушение и в сеть и во многие безрассудные и вредные похоти, которые погружают людей в бедствие и пагубу; ибо корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям**» (1Тим.6:6-10). У людей, желающих обогащаться, складывается впечатление, что, имея много денег и много богатств, можно быть независимым от Бога и от всех обстоятельств. За деньги можно купить многое, но нельзя купить вечность и душевный покой. Л.Н. Толстой так выразил состояние довольства у человека: «*Великое благо — иметь то, что мы желаем. Но еще более великое благо — это ничего не желать, кроме того, что имеем*». Нам всем нужно научиться жить просто, жить с благодарным сердцем за то, что в любом случае, мы имеем по милости Божьей больше, чем заслуживаем. Какое это благо — жить просто! Какое это благо — радоваться не накоплениям денег в банке для предстоящего отдыха, который впечатлит всех, а радоваться восходу и закату солнца; радоваться смеху ребенка; радоваться улыбке жены или мужа, маленьким праздникам с полевым цветочком, подаренным от сердца; радоваться тому, что есть церковь, есть братья и сестры, есть возможность носить их бремена и доставлять им благо, есть возможность духовно возрастать, есть чудо соприкосновения с Божьим Словом и общения с Господом в молитве! Какая это радость, что есть любящий Господь, Который заботится обо мне и придет за мной! Неужели это не дороже каких-то бумажек или чеков?! Неужели это не заставит нас благодарить и не бежать за миражом?! «*Жить только для себя — есть злоупотребление*», — верно утверждает Шекспир. Посмотрите на тех, кто накопил богатства, оградился заборами, охраняет жену и детей, лишив их нормальной жизни, сам трясется все время; посмотрите на тех, кто не спит по ночам, кто вынужден лукавить и общаться не с тем, с кем желает сердце, а с тем, с кем надо, — и вам не захочется такого блага, ни такого, ни того, что было у Соломона. Наш современник М. Маггеридж пишет о бессмысленности роскоши и в наше время: «*Богатство все увеличивается, и его обладатели… лихо летящие вперед по широким автострадам, оставляя в стороне… забрызганное кровью шоссе. Для них небеса открываются в супермаркете, радуга заканчивается в ближайшем бинго-холле, их досуг распускается многочисленными светящимися антеннами, поднимающимися к небу, как задремавшие шпили над многочисленными особняками… Однако за кулисами этой сцены, в конце концов, возникает грибообразное облако: и они, как гадаринское стадо, резвясь и скача, все ближе приближаются к крутому обрыву скалы*». Какая пустая суета! Как важно не сойти на путь этой суеты и не превращать свободу во вседозволенность, деньги — во зло; красоту тела — в объект торговли; талант и знания — в инструмент тщеславия; суды — в механизм подавления слабых; любовь — в жалкие чувствования и страсть. «Но нам это не грозит», — скажут многие. Грозит, и грозит не потому, что мы станем богатыми, а потому что можем желать жить ложными ценностями мира. «**Кому вы отдаете себя в рабы для послушания, того вы и рабы**», — пишет Апостол Павел (Рим.6:16). Если ты одолеваем желанием купить машину, лучшую, чем у товарища, то ты раб этого желания; если ты хочешь славы среди людей, то ты раб тщеславия и т.д. Все есть суета, кроме любви к Богу и служения Ему и людям.

И какое удивительное открытие мы можем вынести для себя из рассуждений Екклесиаста: оказывается, что ***пустота души порождается изобилием, а не лишениями***; ***томление духа появляются от роскоши и безделья, а не от бедности и труда; суета возникает при вседозволенности, а не при добрых ограничениях и Божьих правилах; отчаяние и бессмысленные рассуждения и поступки наступают при благополучии и удовольствиях, а не при бедности и страданиях***. Посмотрим на Иова в часы бедствий. В его сердце нет ни тени отчаяния, нет мрачности, нет пустоты и безысходности, нет жалкого нытья. Он не рождает философию экзистенциальной бессмысленности и отчаяния, а приходит к величайшим истинам: «**А я знаю, Искупитель мой жив, и Он в последний день восставит из праха распадающуюся кожу мою сию, и я во плоти моей узрю Бога**» (Иов.19:25,26). «**Вот, страх Господень есть истинная премудрость, и удаление от зла — разум**» (Иов.28:28). Мы видим, что грех, пустые философии и суетные поступки наступают тогда, когда человек все имеет, когда он в праздности. В праздности Давид согрешает с Вирсавией, а в стесненных обстоятельствах пишет лучшие псалмы своей жизни. Имея власть и человеческую славу, фарисей Савл гонит Церковь, а, имея страдания за Христа и будучи в бедности, он восклицает: «**Мы нищие, но многих обогащаем**» (2Кор.6:10). Моисей, будучи принцем при дворце фараона, ничего не сделал для славы Божьей, но, когда «**отказался называться сыном дочери фараоновой и лучше захотел страдать с народом Божьим, чем иметь временное, греховное наслаждение, и поношение Христово почел большим для себя богатством, нежели египетские сокровища, ибо он взирал на воздаяние**» (Евр.11:24-26), то увидел славу Божью. Авраам стал отцом веры не потому, что жил в изобилии, а потому что все оставил и пошел в ту страну, в которую указал ему Господь. Не было никакой суеты и бессмысленного отчаяния в саду Едема, потому что там в центре жизни был Бог, и труд был в удовольствие.

Если мы посмотрим сегодня на сытое и благоденствующее западное христианство, то увидим, что именно оттуда вышли разные ереси, появились модернизм и либерализм, появились краски экзистенциализма и своевольные демократические порядки в церкви по принципу: «Главное — угодить человеку!». Такие учения никогда не появлялись у страдающих верующих ГУЛАГА, у гонимых христиан, живущих в мусульманских странах, такое нытье не появлялось у тех христиан, которые трудятся для Бога, не покладая рук. По сравнению с Иовом, который страдает и уповает на Бога, Екклесиаст захлебнулся в собственном благополучии и потерял смысл жизни, потому что потерял Бога и стал сиротой на земле при самом большом богатстве на ней. Екклесиаст открывает нам великую тайну, это как бы исповедь того, как черное отчаяние просочилось в золотой век Израиля: все это потому, что Бог оказался где-то в стороне. И этот принцип действует и сегодня. Вот почему больше всего наркоманов в развитых странах, вот почему там больше всего разводов и разрушенных семей, меньше рождается детей и появляются попытки в человеческой гордости заменить Бога и клонировать человека, создать и узаконить однополые браки. Вот почему сегодня в церквях пляшут и увеселяют себя мирской музыкой, забыв о благоговении и страхе Божьем. Суета и отчаяние происходит от наличия изобилия при потере страха Божьего. Вот почему в благополучных странах более всего самоубийств. Вот почему в мире постоянно растет число психических заболеваний, и они выходит уже на пятое место среди болезней. Вот почему утрата смысла жизни стала основным расстройством и неврозом современности. Христианам надо изо всех сил убегать от такого «благополучия» без Бога и даже не смотреть в эту сторону, потому что «**Бог делает так, чтобы благоговели пред лицом Его**».

Многие христиане живут сегодня не полной жизнью, а накануне чего-то: накануне того, что будет жилье — вот тогда заживем; будет хорошая зарплата — вот тогда будем жертвовать для Бога; будет семья — вот тогда послужим Богу; пойду на пенсию— вот тогда буду посещать все богослужения. Бог нигде не говорит о таких условиях для полноценной жизни, потому что знает, что это «потом» никогда не наступит. У Него есть только одно условие: Бог должен быть в центре жизни, надо любить Его и людей. И это можно и нужно делать в любых обстоятельствах, не считая потерей дни страданий, тяжкого труда и бремени, материальных трудностей, душевных потрясений и переживаний. В Божьей школе нет потерянных часов, если Он в центре жизни, если Он — Учитель, Которого слушают и перед Которым благоговеют. «**Во дни благополучия пользуйся благом, а во дни несчастья размышляй: то и другое соделал Бог для того, чтобы человек ничего не мог сказать против Него**» (Еккл.7:14).

Кто-то ищет временной радости, кто-то веселья, кто-то удовольствий, кто-то ищет, как показать свое превосходство, а христиане должны искать Бога и Его постоянного присутствия. «**Веселись, юноша, в юности твоей**…..» (Еккл.11:9). Это звучит как ирония, а не как повеление, звучит как плач о последствиях. Ты хочешь делать все, как необузданная лошадь, хочешь считать правильным то, что нравится тебе, хочешь проявлять своеволие? Лучше остановись! Но если ты так рвешься к этой свободе, и никто и ничто не останавливает тебя, делай! Получай удовольствия, наслаждайся жизнью, бери от жизни все в молодости, но знай, что есть Тот, Который однажды остановит, и остановит очень сильно. И мы читаем: «**Веселись, юноша, в юности твоей, и да вкушает сердце твое радости во дни юности твоей, и ходи по путям сердца твоего и по видению очей твоих; только знай, что за все это Бог приведет тебя на суд**» (Еккл.11:9). Здесь, как сказал Мэтью Генри, «*рывок за поводья, опутывающие шею похотей юноши*».

Для нас гимном утешения должны быть слова: «**Благо человеку, когда он несет иго в юности своей**» (Плач.3:27). Зная все это, не надо смотреть на мирской успех и завидовать мирским людям, не надо завидовать безумным, «**видя благоденствие нечестивых**» (Пс.72:3), важно уразуметь конец такого благоденствия в Божьем свете (Пс.72:17-19). Не надо роптать и переживать заново прежнюю жизнь, не надо жить воспоминаниями, предавая забвению сегодняшние возможности: «**Не говори: “отчего это прежние дни были лучше нынешних?”, потому что не от мудрости ты спрашиваешь об этом**». Если мы живем только воспоминаниями и хвалим только прошлое, значит, у нас что-то не в порядке с сегодняшними отношениями с Богом и есть угроза будущему. Опасности этого мира грозят верующим больше, чем неверующим, потому что им есть что терять.

 Человек не может переделать свою природу. *Я однажды видел, как ребенок усиленно топил мячик в ванночке, но он всплывала, потому что был заполнен воздухом. Ребенок уже устал, ничего не получалось, и он капризничал.* Мы часто похожи на этого ребенка, потому что хотим утопить в себе то, что Бог вложил в нас: совесть, понимание присутствия Божьего, нашу жажду к поклонению, стремление к миру с Богом. В Еккл.3:11 в фразе «**Все соделал Он прекрасным в свое время, и вложил мир в сердце их»**  переведенное на русский язык слово «мир» на иврите означает «вечность» и доносит суть не только этого стиха, но и всей Книги Екклесиаста. ***Бог вложил*** ***вечность*** в наши сердца; в нашу человеческую сущность заложена вечность, ее поиск и непреодолимое стремление к ней, и поэтому без взгляда в вечное будущее мы никогда не найдем смысла жизни. Душа человека по своей природе является христианкой. Блаженный Августин в своем обращении к Богу сказал: «*Ты для Себя сотворил нас, и поэтому наши сердца ищут покоя до тех пор, пока не находят его в Тебе*». Джон Буньян подчеркивал, что вся тоска человеческой души и ее устремления есть поиск потерянного рая. Апостол Павел выражая мысль о том, что вся наша жизнь направлена на вечность, говорит христианам: «**И если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков**» (1Кор.15:19). Наш Господь Иисус Христос говорит: «**Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам**» (Мф.6:33) и «**Какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит? или какой выкуп даст человек за душу свою?**» (Мф.16:26).

Не ищите ничего новенького, как афиняне, не уставайте от доброго старого, как евреи, которые ели манну по благодати и потом возроптали, не уставайте быть с Богом, потому что быть с Ним есть лучшее из всего во всей Вселенной. «**Нет ничего нового под солнцем**». Все уже прошли люди, и всюду без Бога — тупик, без Бога еще никому не повезло. Только Бог творит все новое и говорит Своим детям: «**Древнее прошло, теперь все новое**» (2Кор.5:17), на небесах будет все новое (Отк.21:5), но и каждый день мы можем наполнить новизной свершений для славы Божьей. В жизни каждая минута таит в себе чудо и возможность наполнить ее вечностью. Грехи и ошибки людей — все старые, а служение для Бога — всегда ново. Сделай что-то доброе для ближнего, и уже этим ты заглянешь в вечность. Не ищи славы и пользы себе, сделай бескорыстно. Кто сегодня вспомнит чемпиона мира по прыжкам с шестом в 1990 году? Никто. А кто вспомнит человека, который оказал помощь и повлиял на вашу жизнь, человека, который рассказал о Христе и Его любви к людям, или помог разобраться в сложной ситуации, или сказал доброе слово в трудную минуту, понял и поддержал? Думаю, что вспомнят все, кроме неблагодарных. Новое творится в том, что связано со славой Господа, и память состоит не в величии дел, а в искренности и любви, с которой совершались эти дела, и только это имеет значение для вечности и для сегодняшнего дня, только это будет по-настоящему согревать наше сердце.

Мы всегда должны руководствоваться принципом, что «**конец дела лучше начала его**», и осуществлять жизненный выбор ценностей только с позиций вечности, которую Бог вложил в наши сердца.

В наших сердцах, в нашем разуме должна торжествовать важнейшая истина: «**Не обманывайтесь**: **Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет**» (Гал.6:7). Это обращение ко всем нам, дорогие братья и сестры. Не обманывайтесь, иначе все придется начать сначала, но с большими потерями. И поэтому, когда мы сеем, то должны представить будущие плоды, зависящие от нашего выбора, постоянно осуществляемого между Божьими и мирскими ценностями. Если стоит выбор между хорошей зарплатой на работе и служением, то избери служение и пожертвуй зарплатой; если стоит выбор сделать ребенку карьеру, достичь человеческой славы и отдать его в престижное учебное заведение в местности, где нет здоровой церкви, или же оставить в своей церкви, чтобы он трудился и учился, как все другие дети, то отдай предпочтение здоровой церкви; если стоит выбор, куда водить ребенка: в воскресную школу или на кружок, развивающий его интеллектуальные способности — отдай предпочтение воскресной школе; если стоит выбор отомстить человеку, сделавшему тебе много зла, или простить и молиться за него, избери второе, потому что так угодно Господу; если стоит выбор о покаянии или о сокрытии греха — избери покаяние; если стоит выбор между выгодой и истиной с последующими трудностями и страданиями — избери истину; если стоит выбор быть послушной мужу или же сделать так, как тебе кажется лучше— послушайся мужа; если стоит выбор любить во что бы то ни стало свого спутника жизни или же разорвать с ним отношения и получить свободу — избери любовь, потому что мнимая свобода может превратиться в рабство; если стоит выбор шикарно отдохнуть в отпуске или же пожертвовать часть денег на Божье дело, а отпуск провести более скромно — избери поддержку Божьего дела; если стоит выбор выйти замуж за неверующего или же остаться одной и ждать милости от Господа — пойди по вере и ожидай от Господа благословений, потому что в противном случае будет множество скорбей и потеря благословений; если стоит выбор свидетельствовать неверующему соседу о Боге или же сосуществовать с ним на принципах нейтралитета — избери свидетельство; если стоит выбор между тем, чтобы в смирении подчиниться церковной дисциплине, подчиниться принятому порядку в одежде, в посещении богослужений или же доказать, что это фарисейский подход и делать так, как считаешь нужным — избери смирение, потому что Бог гордым противится, а смиренным дает благодать; в конечном итоге, если стоит выбор между Божьей волей и своим желанием — избери Божье. Такой выбор будет самым совершенным, потому что нет такого человека, который бы что-то оставил ради Царства Божьего, «**и не получил бы гораздо более в сие время, и в век будущей жизни вечной**» (Лк.18:30). Конечно же, в этом обетовании речь идет не о материальных богатствах, а о тех богатствах, которые ведут к благочестию и к вечным благам. Выбор делает каждый.

«**Итак не оставляйте упования вашего, которому предстоит великое воздаяние. Терпение нужно вам, чтобы, исполнив волю Божию, получить обещанное; ибо еще немного, очень немного, и Грядущий придет и не умедлит**», — сказано в Послании к Евреям (Евр.10:35-37). Каждое поколение верующих считало актуальным для себя этот стих, потому что они ждали встречи с Господом. И для нашего времени он особенно актуален, потому что мы сегодня ближе всех поколений христиан приблизились к Пришествию Господа нашего Иисуса Христа. Готовы ли наши сердца с радостью встретить Его и оставить в восторге эту суету сует и томление духа? Готовы ли мы сегодня с восторгом принять Божьи ценности, как зрение после слепоты, как исцеление после болезни и как свободу после рабства земных забот и устремлений? Да благословит нас Господь держаться вечности и смотреть на всю жизнь через ее свет, зная, что сущность всего — бояться Бога, соблюдать Его заповеди,«**ибо всякое дело Бог приведет на суд, и все тайное, хорошо ли оно, или худо**».

Итак, возьмем для своих сердец важные **уроки** из Книги Екклесиаста:

***Благополучие без богобоязненности — пустота жизни, а простота с Богом — полнота на земле и блаженство в вечности***.

Для полноценной жизни на земле и получения блаженства в вечности необходимо:

1. Ценить величие, смысл и полноту жизни с Богом в простоте и постоянно держаться этой жизни.

2. Убегать от такого благополучия, которое приходит при отсутствии главенства Бога в жизни, потому что такое благополучие ведет к суете, пустоте, к проклятию и к потере счастья на земле и в вечности.

3. Всегда руководствоваться принципом, что конец дела лучше начала, и осуществлять жизненный выбор ценностей только с позиций вечности, которую Бог вложил в наши сердца.

4. Искать в земной жизни во всем Божьей воли, а не мудрости мира сего, не человеческих ощущений и славы, не мирского успеха, которые приводят в конечном итоге к опустошению души и к осуждению в вечности.

Итак, ***ищи Бога и простоты жизни в Нем и не обманывайся вечным проклятием поиска благополучия без Господа в центре жизни***. Аминь!

**Любовь — высшее богатство**

Песн. 8:6,7**:** «**Положи меня, как печать, на сердце твое, как перстень, на руку твою: ибо крепка, как смерть, любовь; люта, как преисподняя, ревность; стрелы ее - — стрелы огненные; она пламень весьма сильный. Большие воды не могут потушить любви, и реки не зальют ее. Если бы кто давал все богатство дома своего за любовь, то он был бы отвергнут с презреньем**».

 Дорогие жених и невеста, дорогие родители, друзья, братья и сестры! Господь посетил нас сегодня особой милостью и любовью и сотворил этот день для нашей радости. Мы сегодня имеем праздник с множеством подарков с небес: жених и невеста получают в дар друг друга как драгоценное сокровище от Господа, чтобы пронести его через всю жизнь и соделать сердца чистыми перед встречей со Христом; родители получают еще одну дочь и еще одного сына, чтобы учиться быть еще более мудрыми; церковь получает еще одну домашнюю церковь и одну взаимоскрепляющую связь, чтобы укрепить единство и любовь в церкви и между церквами; все вместе мы получаем радость и вдохновение, чтобы еще более благодарить и славить Господа и служить Ему с любовью.

 Сущность всякого человека определяют его ценности. Скажи мне честно, к чему ты стремишься, какие имеешь ценности, цели и планы, и я скажу, кто ты. И в прочитанном нами тексте Священного Писания говорится об одной из самых высоких ценностей — о любви простых людей друг к другу. «*Бедна любовь, если ее можно измерить*», — говорил Шекспир. Настоящую любовь можно измерить только еще большей любовью. Песнь Песней является самой лучшей и самой изысканной из всех 1005 музыкальных и поэтических произведений Соломона. В Книге «Песнь Песней» о любви говорится самым возвышенным языком небесной поэзии. Здесь сказано так величественно, что трудно перевести эту поэзию на обычный язык: «Пусть я проросту навечно в твоем сердце; пусть каждое движение и каждая мысль напоминают мне о тебе и о нас двоих; пусть наша любовь поднимает душу к вершинам и не будет обыденной и доступной для привычных людских законов и обычаев, но будет сильнее всего». Суламита отвергает всякие богатства и разные предложения царя ради своего простого возлюбленного пастуха, который в конце этой самой изысканной песни просит любимую Суламиту выйти за него замуж. Любовь действительно сильнее всего. «**Большие воды не могут потушить любви, и реки не зальют ее**». Именно любовь открывает в сердце человека такие заложенные Богом сокровища, что иногда человек сам удивляется себе, что так может быть.

Мужчина и женщина зависят друг от друга, и на каком-то глубоком и таинственном уровне Бог определил гармонию женственности и мужественности, нежности и благородства, слабости и силы. Можно смело утверждать, что нельзя во всей полноте воспользоваться красотой и преимуществом брака, если в центре жизни не будет Господа, Который основал брак, если отношения не будут строиться на Божьих законах любви друг к другу, при которой в счастье другого находишь свое собственное счастье. В этом плане здоровая ревность выступает как ответственность за состояние друг друга, как ревность за поддержание и укрепление всего прекрасного, что имеют влюбленные в своих сердцах. И поэтическим языком она выражена так ярко: «**Люта, как преисподняя, ревность; стрелы ее — стрелы огненные; она пламень весьма сильный**».

В «Песнь Песней» описывается восхитительная и прекрасная сторона любви в браке — романтическая любовь. И эта любовь имеет своим источником жертвенную любовь, любовь-агапе, безусловную любовь. Чтобы иметь такую дивную любовь, надо начать с готовности жить друг для друга, служить друг другу и прикладывать столько усилий, сколько потребуется, чтобы дыхание радости совместной жизни стало естественным состоянием души и духа. Достижение такой любви в браке должно быть не только предметом усилий и устремлений, но и предметом усердной молитвы, потому что это угодно Господу. Подумайте только, как прекрасна была бы жизнь на земле, если бы во всех семьях царила любовь! Романтическая любовь основана на библейских принципах. И не случайно целая книга в Библии — Песнь Песней Соломона — посвящена романтической любви в браке и дает нам идеальный образец отношений к женщине. Песн.4:1,3-7,9,11,12: «**О, ты прекрасна, возлюбленная моя, ты прекрасна! глаза твои голубиные под кудрями твоими; волосы твои - как стадо коз, сходящих с горы Галаадской; как лента алая губы твои, и уста твои любезны; как половинки гранатового яблока - ланиты твои под кудрями твоими; шея твоя - как столп Давидов, сооруженный для оружий, тысяча щитов висит на нем - все щиты сильных; два сосца твои - как двойни молодой серны, пасущиеся между лилиями. Доколе день дышит прохладою, и убегают тени, пойду я на гору мирровую и на холм фимиама. Вся ты прекрасна, возлюбленная моя, и пятна нет на тебе! Пленила ты сердце мое, сестра моя, невеста! пленила ты сердце мое одним взглядом очей твоих, одним ожерельем на шее твоей. Сотовый мед каплет из уст твоих, невеста; мед и молоко под языком твоим, и благоухание одежды твоей подобно благоуханию Ливана! Запертый сад - сестра моя, невеста, заключенный колодезь, запечатанный источник**».

Разные авторы по-разному толкуют Песнь Песней: одни видят в ней отношения Божественного Жениха и невесты-церкви, другие — описание романтической любви, а третьи — объединяют и то, и другое. Из текста следует, что наиболее предпочтительным является толкование Песни Песней как воспевание вершины земной любви мужчины и женщины, соединяемых в союз любви для совместной жизни. В Ветхом Завете еще не было известно о тайне Церкви, эта тайна была открыта в Новом Завете. Мы все время должны помнить, что поэзия — это язык образов. В Песнь Песней описываются гармоничные отношения любящих супругов, хотя бесспорно и то, что любовь Божественного Жениха соответствует самым теплым и нежным отношениям любящих супругов в браке. Но этот образ и эта тайна раскрыта нам позже в Слове Божьем: «**Жены, повинуйтесь своим мужьям, как Господу, потому что муж есть глава жены, как и Христос глава Церкви, и Он же Спаситель тела. Но как Церковь повинуется Христу, так и жены своим мужьям во всем. Мужья, любите своих жен, как и Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее, чтобы освятить ее, очистив банею водною посредством слова; чтобы представить ее Себе славною Церковью, не имеющею пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была свята и непорочна. Так должны мужья любить своих жен, как свои тела: любящий свою жену любит самого себя. Ибо никто никогда не имел ненависти к своей плоти, но питает и греет ее, как и Господь Церковь, потому что мы члены тела Его, от плоти Его и от костей Его. Посему оставит человек отца своего и мать и прилепится к жене своей, и будут двое одна плоть. Тайна сия велика; я говорю по отношению ко Христу и к Церкви. Так каждый из вас да любит свою жену, как самого себя; а жена да боится своего муж**» (Еф.5:21-33). Здесь раскрыта полнота тайны отношений Церкви и Христа, а в Песни Песней поэтическим языком описывается не столько труд по построению отношений и ответственность друг за друга, сколько красота результатов истинной любви мужчины и женщины, соединяющихся в браке. И потому этот прообраз является самым ярким и подходящим для описания отношений Христа и Церкви, хотя в Песни Песней нет аллегорий, а говорится о красоте любви и верности жениха и невесты. Комментатор Библии Ч.И. Скоуфилд, критикуя чрезмерный аскетизм и показную духовность некоторых верующих, сказал: «*То, что любовь Божественного Жениха должна соответствовать супружеским отношениям, кажется непристойным только тем аскетическим умам, которым и само вступление в брак представляется чем-то нечистым*». Сам Бог освятил отношения мужа и жены в браке, а Песнь Песней показывает, что брак — это не узы, это не потеря свободы, а радость и обретение полноты свободы, если проявляется любовь друг к другу, не только перед свадьбой и на свадьбе, а всю жизнь. Брак — это песнь песней человеческих земных отношений, данных совершенным Творцом. И такая любовь в браке воспевается в Песне Песней как апофеоз земной любви, как красота сохранения единства и верности в браке, как самый драгоценный дар из Едема, оставленный Богом для людей на земле.

Дорогие жених и невеста, мы желаем вам такой романтической и верной любви друг к другу на всю жизнь. При такой любви даже царские почести и предложения не имеют ценности и не могут разлучить возлюбленных. Царь остается со своим богатством, а возлюбленные — со своим, которое превосходит все на свете. Такая любовь появилась в Едемском саду, такую любовь Бог желает подарить Своим детям в браке, чтобы была полнота красоты и единства отношений во всем, чтобы через ваш брак люди видели контуры блаженства будущего Царства Божьего. Романтическая любовь несравненно глубже простых чувств и увлечений, она идет дальше внешней красоты и ценит красоту души и духа. Она строится на единстве духовных взглядов, она создает и лелеет условия для прорастания друг в друга, укрепляется и питается от Господа и относится к верности как к самому драгоценному в этом удивительном союзе и единстве. Она имеет непреходящую ценность, сливается с любовью-агапе и питается от нее.

Что необходимо делать, чтобы иметь такую радость и благословение в браке? Нужно перестать жить только для себя, но начать жить как одно целое друг для друга. Нужно подражать отношениям Христа и Церкви: мужьям любить своих жен без всяких условий, как Христос возлюбил Церковь, быть ответственными и надежными главами семьи, а женам с радостью быть послушным своим мужьям, исполняя роль добрых помощниц. И это нужно делать всегда и во всем, не игнорируя никакие мелочи. Муж должен помнить, что Бог создал жену немощнейшим сосудом, нуждающемся в постоянной любви, заботе, внимании, прощении, снисхождении, теплоте, нежности, чуткости. И эту нужду надо ***постоянно*** восполнять в семейной жизни, ничего не относя к мелочам. Постоянство в любви — признак правильных взаимоотношений с Богом и друг с другом. Как сказал испанский писатель М. Унамуно, «*жениться совсем не трудно, трудно быть женатым*». Но еще труднее быть постоянно любящим и благородным женатым. Жена должна помнить, что муж нуждается в ее поддержке, уважении, положительной оценке и вдохновении. Каждый должен испытывать свои отношения по простому критерию: «Если бы мы до свадьбы относились друг к другу так, как сейчас, после многих лет жизни, то состоялась бы эта свадьба или нет?».

Счастье в браке не приходит само собой каждый день с новыми чувствами и впечатлениями, его нужно постоянно создавать, строить. Если в копилку семейных благ ничего не будет вноситься, а будет только забираться, если каждый захочет только забирать, а не отдавать, то такая семейная сокровищница будет быстро истощена, иссякнет источник пополнения благословений, и вместо радости люди будут испытывать разочарование. Чтобы вносить добродетели в сокровищницу семьи, нужно постоянно развиваться и жертвовать собой. Как справедливо заметил один христианский автор, «*дом человека — это не столько его крепость, сколько монастырь: если там к нему относятся как к царю, то лишь для того, чтобы подготовить к роли слуги*». Поэтому научитесь отдавать с избытком, чтобы строить семейные отношения на Божьей основе. Пусть вашей природой и стремлением сердца каждое новое утро будет следующее: «Что я могу сделать в этот день доброе для своей половинки, чтобы прославлялся Господь через нашу домашнюю церковь?». Жизнь в браке — это жизнь в самой прекрасной зависимости друг от друга и от Христа. Держитесь за Господа, питайтесь Его любовью, подражайте Христу во всем, чтобы строить отношения друг с другом на Божьих основаниях. Никогда не воспринимайте друг друга как само собой разумеющееся, а воспринимайте друг друга каждый день как особый подарок и возможность подарить в радости своей половинке что-то прекрасное. Никогда не говорите себе даже в мыслях: «Я нашел ее» или «ему повезло, что я согласилась». Помните, вы подарены друг другу Богом, и ваш союз — это уже не только ваше личное дело, но и Божье. Нужно жить друг другом, чтобы сказать: «**Положи меня, как печать, на сердце твое, как перстень, на руку твою**…» И тогда даже из трудностей и проблем вы будете выходить не обедненными, а обогащенными. От этого будет зависеть не только ваше счастье, но и формирование ваших характеров для Царства Божьего. Все в ваших руках, если вы только будете послушны Христу.

 Секрет успешного брака состоит в том, что любовь мужа к жене и уважение жены к мужу не заслуживаются, они должны выполняться без всяких условий, потому что такой порядок желает видеть Бог. Мужьям нужно уважение жен, а женам нужна безусловная любовь мужей в той же мере, как им нужен воздух, чтобы дышать и полноценно жить. Неважно, кем вы были до брака, как вы относились к себе, как оценивали вас другие люди, но сейчас важно то, что Бог желает сделать из вас новое качество, желает дать радость с избытком, желает сотворить новый шедевр, являя через ваши отношения Свою власть, славу, созидание, научение и любовь. Каждый из вас может и должен быть счастливым, потому что вы — дети Небесного Отца, и Он желает дать вам особое место на Божьем полотне шедевров. И если вы будете иметь Божью любовь, то «**большие воды не могут потушить любви, и реки не зальют ее**». Эта любовь будет постоянно гореть. Для воспламенения такой любви необходимо каждый день быть благодарными Господу за то, что Он подарил вас друг для друга. Для этого необходимо ценить и умножать то духовное богатство, которое уже дал вам Господь. Вы имеете от Него весь строительный материал для счастья, и теперь только стройте, стройте на Божьем основании любви и уважения, прощения и снисходительности, восхищения своим драгоценным подарком-половинкой от Бога. Чтобы быть счастливыми в семейной жизни, будьте всегда благодарны Господу за самый совершенный подарок от Него друг в друге и постоянно умножайте то вечное и нетленное, что дал вам Господь, а Он дал все потребное для жизни и благочестия. У вас нет сейчас материальных ценностей, нет земного жилья, нет богатых родителей, но у вас есть Самый богатый Отец Небесный, у вас есть Господь, в Котором вы имеете все, у вас есть любовь, с помощью которой вы будете решать все проблемы. Разве может быть что-то лучше? Блаженство в семейной жизни — это не награда за любовь, а сама любовь. Как прекрасны душевный мир, покой, радость, теплота отношений, поддержка, понимание с полуслова, с полувздоха и с полувзгляда! Как прекрасно жить вместе в любви и избирать всегда Божье! Тому, кто постиг науку любви, всякая другая наука и всякие другие ценности приносят лишь вред. Поэтому Слово Божье восторженным языком поэзии и говорит: «**Если бы кто давал все богатство дома своего за любовь, то он был бы отвергнут с презреньем**». Любовь — высшая ценность. Вы знаете это теоретически, но отныне Господь дает вам самую чудесную возможность воплотить эту великую истину на практике повседневной жизни в семье, превращая каждый день из обыденности в яркое событие. И для этого:

1. Цените, умножайте и держитесь высшей ценности в семье — любви друг к другу.
2. Будьте благодарны Господу за все чудные дары, которые вы имеете друг в друге, и пускайте их в оборот.
3. Перестаньте жить для себя, а живите друг для друга, проявляя любовь и уважение друг к другу без всяких условий и относитесь к этому как к важнейшему условию своего счастья.
4. Постоянно развивайтесь, имейте здоровую ревность за семью и свою любовь, достигайте гармоничных отношений друг с другом, подражая в своих характерах Господу Иисусу Христу и Его любви к нам.

***Итак, чтобы большие воды бурной жизни не смогли потушить или угасить огонь вашей любви, постоянно подливайте в этот огонь масло жертвенности и благодарности и пополняйте его запасы от Господа, строя с Ним правильные отношения и являя Его образ в вашей семье***.

Да благословит вас в этом Господь! Аминь!

**Любовь и ее источник**

Мф.2:1-12: «*1* **Когда же Иисус родился в Вифлееме Иудейском во дни царя Ирода, пришли в Иерусалим волхвы с Востока и говорят:** *2* **где родившийся Царь Иудейский? ибо мы видели звезду Его на востоке и пришли поклониться Ему.** *3* **Услышав это, Ирод царь встревожился, и весь Иерусалим с ним.** *4* **И, собрав всех первосвященников и книжников народных, спрашивал у них: где должно родиться Христу?** ***5* Они же сказали ему: в Вифлееме Иудейском, ибо так написано через пророка:** *6* **и ты, Вифлеем, земля Иудина, ничем не меньше воеводств Иудиных, ибо из тебя произойдет Вождь, Который упасет народ Мой, Израиля.** *7* **Тогда Ирод, тайно призвав волхвов, выведал от них время появления звезды** *8* **и, послав их в Вифлеем, сказал: пойдите, тщательно разведайте о Младенце и, когда найдете, известите меня, чтобы и мне пойти поклониться Ему.** *9* **Они, выслушав царя, пошли. И се, звезда, которую видели они на востоке, шла перед ними, как наконец пришла и остановилась над местом, где был Младенец**. *10* **Увидев же звезду, они возрадовались радостью весьма великою,** *11* **и, войдя в дом, увидели Младенца с Мариею, Матерью Его, и, пав, поклонились Ему; и, открыв сокровища свои, принесли Ему дары: золото, ладан и смирну.** *12* **И, получив во сне откровение не возвращаться к Ироду, иным путем отошли в страну свою**».

 «*Люди, которые пытаются объяснить все, происходящее в их жизни, случайным стечением обстоятельств, пытаются снять с себя ответственность*», — сказал один мудрый раввин, справедливо подчеркивая тот факт, что случайностей в жизни не бывает. Многие из тех, кто мудрствует сверх того, что написано в Библии, используют приведенный выше ясный текст Писания для обоснования астрологии и других гаданий и предсказаний, утверждая, что волхвы с Востока были астрологами и по состоянию планет они вычислили новую звезду, которая и указала им путь к Младенцу Христу. Мы знаем, что во всей Вселенной, которой правит Бог, нет случайностей, потому что Бог все держит под Своим контролем и допускает те или иные обстоятельства с определенной целью и с определенными намерениями, которые могут быть нам во благо, если только мы воспользуемся ими по воле Божьей и сделаем правильные выводы.«**Когда же Иисус родился в Вифлееме Иудейском во дни царя Ирода, пришли в Иерусалим волхвы с Востока и говорят:** **где родившийся Царь Иудейский? ибо мы видели звезду Его на востоке и пришли поклониться Ему**». Из всего текста Писания ясно, что звезда, которая указала путь волхвам к Спасителю, была не просто случайной астрономической звездой, что это было не просто необычное астрономическое явление, или естественная комета, или естественное соединение или противостояние планет, дающее особое свечение. Нет, ***это было чудо Божье***, которое Он послал, чтобы указать для ищущих Его людей путь к Спасителю.

Волхвы с Востока проживали в Персии или древней Вавилонии и были мудрецами, советниками царей, учителями и наставниками, философами, которые рассуждали о смысле жизни и искали истину; они были знатоками медицины и естественных наук, в том числе и астрономии. В странах Востока волхвы были почетным сословием. Они были ищущими людьми. Они ошибочно верили, что при появлении особых царей об этом свидетельствует какая-то яркая звезда. Поэтому Бог и использовал по отношению к ним понятный им способ. Персы не приняли бы пророка, они не приняли бы гласа Ангела, но они приняли знамение звезды. Рождество Христово было предсказано народу Божьему через пророков, оно было возвещено еврейским пастухам через Ангелов, а языческим волхвам — через необыкновенную звезду. Через это мы видим как благ и милостив Господь к нам, несовершенным людям, как Он снисходителен к нашим слабостям, насколько Он многогранен и непостижим! Таким образом, волхвы за свое чистосердечие и доброту были удостоены быть первыми призванными в Вифлеем на поклонение Спасителю мира. Позже слово «волхв» («маг») утратило добрую часть своего значения и стало означать гадателей, чародеев и других идолопоклонников. Все познается в сравнении. И для языческих народов, какими были персы, волхвы были в то время почти тем же, что и левиты в Израиле, и их, несмотря на все заблуждения, можно было назвать искателями истины, духовности и святости. Поэтому Бог не случайно побудил язычников придти и поклониться родившемуся Спасителю. Мудрецов было много на Востоке, но пришли не все, а те, чьи души искали истину и живого Бога, те, кто имел какой-то страх Божий и чувствительную совесть. Эти пришедшие с Востока мудрецы были добрыми людьми. Они были ищущими и способными верить в Бога. Бог призвал их, видя их сердце, видя их добрую почву для живой веры, иначе кто из язычников пошел бы поклониться Богу евреев в далекую страну, подвергая себя опасности. Знамение через звезду было до рождения Младенца, потому что для преодоления такого пути надо было много времени, а волхвы увидели Христа еще Младенцем (Мф.2:9). А то, что они подвергали себя опасности, совершенно ясно следует из того, какой характер был у Ирода, который приказал убить всех младенцев до двух лет (он взял возраст с запасом), чтобы уничтожить в лице Иисуса конкурента на царство. Историки свидетельствуют, что Ирод был страшно подозрителен ко всем людям, кто мог быть ему соперником. Уильям Баркли повествует: «*Ирод убил свою жену и ее мать, предательски убил своего старшего сына и двух других сыновей. Римский император Август говорил, что безопаснее быть свиньей Ирода, нежели его сыном… Когда Ироду исполнилось семьдесят лет, он, чувствуя близкий конец,. удалился в Иерихон, самое красивое место в Палестин, и распорядился арестовать по ложным обвинениям целую группу самых выдающихся граждан Иерусалима. Приказав посадить их в тюрьму, он велел убить всех в момент, когда умрет сам. Ирод мрачно говорил, что по нему никто не будет носить траур, и он хотел, чтобы после его смерти были пролиты слезы хоть таким образом*». Конечно же, такие факты разносились по всему миру, и они были известны, скорее всего, также и волхвам. Мудрецы были не только ищущими людьми, но и смелыми, и пришли на поклонение, возвестив таким образом жестокому царю о его предстоящей смене другим истинным Царем. Кто без веры и любви к Богу и к людям смог бы подвергнуть себя такой опасности и смело спрашивать в Иерусалиме о родившемся Царе? И если они не страшатся ярости извращенного царя, не страшатся свидетельствовать чужому народу о Спасителе, то, очевидно, что и в своем отечестве они не с меньшим дерзновением свидетельствовали об этом. Они шли многие месяцы, чтобы преодолеть огромное расстояние и поклониться Младенцу. Волхвы были действительно мудрыми людьми, потому что они искали Христа, они имели жажду поскорее встретиться с Ним и воздать Господу должную честь и поклонение. Они имели веру, которой не было у многих израильтян. Они не действовали по расчету и не думали, что рожденный великий Царь должен подрасти, и будет еще достаточно времени, чтобы выразить Ему свое почтение. И мы можем сделать важный духовный вывод: *те, кто действительно ищет Христа, не считаясь с трудностями и опасностями, ищет всем сердцем, обязательно найдут Его и поклоняться Ему, потому что Сам Бог помогает в этих поисках* и влечет к Себе доступными на данном этапе понимания методами. Важно только, чтобы было трепещущее, благоговейное, жаждущее истины и ищущее сердце. Важно искать по-настоящему, а не делать вид поиска и вид нашедших Христа. И тогда исполнится обетование Господа: «**Просите, и дано будет вам; ищите, и найдете; стучите, и отворят вам; ибо всякий просящий получает, и ищущий находит, и стучащему отворят. Есть ли между вами такой человек, который, когда сын его попросит у него хлеба, подал бы ему камень? и когда попросит рыбы, подал бы ему змею? Итак если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец ваш Небесный даст блага просящим у Него**» (Мф.7:7-11). Таковыми были волхвы с Востока, и они не случайно «**пришли поклониться Ему**».

Бог видит сердце каждого человека, знает его поиски, цели, намерения. Апостол Петр, видя приход ко Христу язычников, сказал: «**Истинно познаю, что Бог нелицеприятен, но во всяком народе боящийся Его и поступающий по правде приятен Ему. Он послал сынам израилевым слово, благовествуя мир чрез Иисуса Христа; Сей есть Господь всех**» (Деян.10:34-36). Бог усмотрел поклонение Младенцу Христу не простых язычников, но самых мудрейших из них. Уже при рождении Спасителя мы видим, что Он пришел не только для Израиля, но и для всех. И то, что у Его колыбели собрались представители дальних языческих стран, было знаком того, что Христос пришел спасти всех, и что Он является Царем не только Израиля, но и Царем всего мира, в том числе и нашим с вами, дорогие друзья, Царем. И это для нас особая радость, потому что Господь Иисус Христос является для нас, не израильтян, не меньше нашим Спасителем, чем для каждого еврея. И если Он пришел ради нас, то Он все сделает со Своей стороны, чтобы мы были с Ним, если только наше сердце будет стремиться на поклонение к Нему, как стремились сердца мудрецов с Востока. И если Бог помог тогда еще находящимся в языческих предрассудках, но ищущим Бога персам, то тем более Он сегодня поможет нам, знающим Его из Писаний и имеющих общение с Ним. Апостол Павел так возвещает нам эту радостную надежду и упование: «**Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?**» (Рим.8:32).

 Итак, звезда, которая вела волхвов к Младенцу, была Божьим чудом, это была не просто звезда, а, как пишет Иоанн Златоуст, «*какая-то невидимая сила, принявшая вид звезды*». Всякий любит и использует в своей жизни то, к чему привык. Но любящий Бог снисходит к немощи человека и для спасения даже заблуждающихся с небольшим изменением допускает в служении Себе то, что наблюдали язычники при служении демонам, чтобы отвести от языческих привычек и привести к истинной духовности. А о том, что звезда была не звездой, а чудесным Божьим знамением, говорят следующие факты, которые приводит Иоанн Златоуст:

-все звезды (и Солнце, и Луна) движутся от Востока к Западу, а эта шла от Севера на полдень, т.е. в направлении, в котором находится Палестина в отношении к Персии; звезд, которые бы имели такой естественный путь, нет;

-звезда является не ночью, а при сиянии дня, и она видна даже при солнечном свете, что говорит о чудесной природе этой звезды, которая была видна даже днем и превосходила сияние солнца. Игнатий Богоносец (40-107), преемник Апостола Петра, писал по этому поводу: «*Эта звезда воссияла на небе ярче всех звезд, и свет ее был неизреченный, а новость ее произвела во всех изумление: все прочие звезды, вместе с Солнцем и Луною, составляли как бы хор около этой звезды, и она разливала свет свой на другие светила*». Эта сверхъестественная звезда как бы говорила всем людям о «звезде светлой и утренней» (Отк.22:16), т.е. о Господе Спасителе;

-чудесная звезда то появляется (когда волхвы шли в Палестину), то опять скрывается и делается невидимой (когда волхвы вошли в Иерусалим), что не характерно для естественного поведения звезд; она не имеет своего строгого пути, но служит путеводителем для волхвов, учитывая их поиски и соображаясь с их нуждами и слабостями;

-посредством этого знамения было указано конкретное место нахождения Младенца, конкретный дом и колыбель Христа; это невозможно было сделать обычным способом, потому что любая звезда, которая высоко на небе, она не может указать конкретного места и кажется близкой для людей, живущих рядом, и для людей, живущих за тысячи километров. Но это чудесное знамение было близко к земле и указывало путь не с высоты неба, а на земле, и указывало на малое место яслей и хижины, остановившись над самой главой Младенца:

«**И се, звезда, которую видели они на востоке, шла перед ними, как наконец пришла и остановилась над местом, где был Младенец**. **Увидев же звезду, они возрадовались радостью весьма великою**».

 Так как Мария и Иосиф были бедными и простыми людьми, а Царь царей пришел не во дворцы, а родился в хлеву и жил в простой хижине, то указать путь мудрецам можно было только сверхъестественным путем, что Бог и сделал. Бог по Своей великой милости призывает жителей Персии и Вавилонии и в их лице всех язычников для постижения истины во Христе и для поклонения Христу как Богу с самого начала Его Боговоплощения. Бог поступал так многократно в человеческой истории. Так, Он призывает Авраама из Ура халдейского и от него производит Свой народ; Бог побуждает царицу Савскую, чтобы она в лице Соломона познакомилась с Божественной мудростью и узнала о Живом Боге; Бог посылает пророка Иону в Ниневию, чтобы спасти ниневитян; Бог располагает сердце языческого царя Кира дать указ о восстановлении Иерусалима; Бог призывает самарянку и хананеянку. Бог поступил с волхвами таким же образом, чтобы показать Свою любовь ко всем людям и осудить неверующих в Него иудеев. Поэтому и сказано: «**Ниневитяне восстанут на суд с родом сим и осудят его, ибо они покаялись от проповеди Иониной; и вот, здесь больше Ионы. Царица южная восстанет на суд с родом сим и осудит его, ибо она приходила от пределов земли послушать мудрости Соломоновой; и вот, здесь больше Соломона**» (Мф.12:41,42).

 Удивительный и поразительный факт: некоторые язычники (мидяне, или персы¸ или вавилоняне, т.е. выходцы из стран¸ которые притесняли и пленяли народ Израиля) оказались в данный момент более близкими к Богу, чем большинство израильтян и чем священники и книжники, которые учили о Боге. Сильная вера и жажда встречи с истинным Царем следует из того, как вели себя мудрецы. Они не спрашивали: «А правда ли, что у вас в стране родился будущий могущественный Царь?». Они уверенно утверждали, что Он уже родился и желали только знать место Его пребывания. Поэтому они не спрашивали: «Родился ли Царь?», а спрашивали: «**Где родившийся Царь Иудейский?**». Наверное, они были уверены, что все жители Палестины, Иерусалима точно знают о Своем Царе и радуются Ему. Они считали, что все израильтяне в благоговении носят в сердцах эту новость. Но они были сильно удивлены. Они пришли поклониться Христу и Царю Израиля, а Израиль при этом был мертв по отношению к Своему Мессии. Как это ужасно! Бог уже пришел на землю, Мессия пришел к Своим, а свои Его не принимают и не ищут. Разве не удивительно то, что Израиль равнодушен к родившемуся Младенцу? Конечно же, и пастухи из Вифлеемских полей и все, кто слышал Ангелов и их возвещение об этом событии («**Слава в вышних Богу, и на земле мир, в человеках благоволение!**» — Лк.2:14), рассказали всем людям о том, что произошло. Но народ безразличен и глух к самому важному в их жизни. Они читают, изучают Писание, ходят в синагоги и в Храм, ждут Мессию, и не могут принять тот факт, что Он уже пришел, а им надо принять Его. Они не ждали Его всем сердцем, они не стремились к живому поклонению Ему, Он не был в центре их жизни; они не подчиняли себя духу Писания, а Писание толковали на удобный для них лад; их сердца были далеки от Бога, а поклонение было формальным, по традиции. Поэтому все это привело к тому, что они равнодушно проходят мимо Своего Спасителя, и самое главное в их жизни тонет в суете и проходит мимо них. Какая трагедия! И какое сильное напоминание и предупреждений нам, живущим сегодня! Если тогда евреи не могли поверить пророчествам и прошли мимо Господа из-за своей гордости, самоуверенности и формального поклонения и были так сурово наказаны и рассеяны по всему миру, то уж тем более мы сегодня, когда знаем о Христе, имеем Слово Божье, знаем об ошибках Израиля, знаем о смерти и воскресении Христа за нас, знаем о Его Церкви, о действии Духа Святого, о Его Втором Пришествии за Своими, не будем иметь никакого оправдания, если для нас Христос не будет стоять в центре жизни.

Волхвы, скорее всего, ходили от одной двери к другой, но никто не смог ничего сказать им о Христе. Можно представить себе такую удивительную картину, когда волхвы говорят о том, что мы пришли издалека поклониться вашему рожденному Царю, а израильтяне говорят: «О чем вы говорите, что вы мешаете нам в важных делах, какой Мессия?!» Слепой не может водить не только слепого, но и ищущего зрячего человека. Поэтому Бог вновь являет мудрецам Свое чудо, и путь ко Христу указывает чудесная звезда. Эта чудесная звезда не повела их сразу в Вифлеем, но повела в Иерусалим, чтобы через них возвестить самим первосвященникам и книжникам иудейским о рождении Мессии и обличить их безразличие, духовную слепоту и лень, духовное нерадение и отсутствие ревности о Боге. И для волхвов было поучительно услышать о пророчествах Библии и еще более через Слово Божье утвердиться в вере о рождении Царя. И Бог сохраняет мудрецов не только на пути ко Христу, но и сохраняет от коварного Ирода на обратном пути в свою страну, где они будут свидетельствовать об Иисусе.

Мы видим, как по разному отнеслись ко Христу люди уже в момент Его рождения. Первая группа людей — это те, кто ненавидит Христа и Его ценности, это те, которые готовы умертвить Иисуса и умертвить все то, что связано с Ним. Они многое делают тайно и лицемерно, пытаясь иметь вид благочестия, как Ирод: «**Тогда Ирод, тайно призвав волхвов, выведал от них время появления звезды** *8* **и, послав их в Вифлеем, сказал: пойдите, тщательно разведайте о Младенце и, когда найдете, известите меня, чтобы и мне пойти поклониться Ему**». Они бояться всякого света истины. Величайшее нечестие и предательство часто скрывается под маскою благочестия. Царь Ирод и его окружение представляли такую группу людей. Они ненавидят истину, они любят только себя, они делают карьеру и готовы сделать все, чтобы истребить всякую правду, их «я» стоит на троне жизни, к которому они никого не подпускают даже близко. Но их злоба вредит им самим, и их жизнь заканчивается печально. Необходимо опасаться таких людей и избегать их. Иоанн Дамаскин учил: «*Дурной и коварный человек превратит любовь во вражду и смуту, если пристроится к друзьям*».

Вторая группа людей — это самоправедные и беспечные люди, которые имеют внешне признаки веры и святости, но их сердца далеки от Бога. Их представляют первосвященники и книжники, религиозные учителя Израиля, беспечные жители Иерусалима и подавляющее большинство уснувших духовно израильтян. Они все знают. Когда Ирод призвал религиозных вождей для выяснения пророчеств, они без труда сразу прочитали Писание и пророчество из Мих.5:2: «**И ты, Вифлеем-Ефрафа, мал ли ты между тысячами Иудиными? из тебя произойдет Мне Тот, Который должен быть Владыкою в Израиле и Которого происхождение из начала, от дней вечных**». Какое точное пророчество! Здесь не сказано, что Иисус будет все время жить в Вифлееме, но сказано, что «**из тебя произойдет**», т.е. Спаситель родится в Вифлееме. Сказано также «**Вифлеем-Ефрафа**», или «**Вифлеем Иудейский**», потому что так назывался Вифлеем Иудейский в отличие от Вифлеема в земле Завулоновой (Нав.19:15). Лидеры Израиля знали не только это пророчество, но и пророчество Исаии о том, что «**дева во чреве примет, и родит Сына, и нарекут имя Ему: Еммануил**» (Ис.7:14), что значит «с нами Бог». Но поразительным является то, что, несмотря на знание пророчества и того, что оно прямо говорило о Спасителе и подтверждало те факты, о которых говорили и пастухи, и другие люди, иудеи не пошли за волхвами и были совершенно безразличны к происходящему. Иудеям следовало бы придти первыми и всем миром поклониться Христу как Царю, но это сделали язычники. Внешне иудейские вожди были ярыми поклонниками Бога, но на самом деле они были тайными Его противниками, или в лучшем случае безразличными и духовно ленивыми людьми, не исполнявшими того, ради чего они были поставлены — готовить народ к Пришествию Мессии. И как не исполняли те, кто был на это поставлен, то Бог нашел совершенно неожиданный для всех вариант, призвав далеких язычников. И здесь для нас тоже важное предупреждение: *мы не должны думать, что кроме нас никто не исполнит Божьего поручения и Божьей воли*. Господь всегда найдет верных Ему людей, но наш дом при духовной лени, самоуверенности и без горячего служения Господу останется пуст. Понятна тревога и забота Ирода, но как понять тревогу жителей Иерусалима, которые должны были ожидать своего Спасителя? «**Услышав это, Ирод царь встревожился, и весь Иерусалим с ним**». Почему Иерусалим убоялся вести о приходе Мессии? И здесь только один ответ: израильтяне были настолько духовно ленивы и настолько сонны и безразличны, что их уже тревожило что-то иное, не вписывающееся в их рамки жизни. Они боялись потерять какое-то доступное им самоуспокоение о том, что они — дети Божьи по происхождению. Они не любили Христа и потому не обрадовались вести о Его рождении. Это тоже урок для нас сегодня, для христиан, ожидающих Пришествия Христа. *Если мы любим Господа, то мы будем жаждать Его Пришествия и не бояться этого события, но с радостью ожидать прихода Жениха и своего избавления от развращенного рода сего*. Священники боялись реакции Ирода, боялись, что будет нарушен покой, боялись что-то изменить в своей жизни. Да и совесть у многих была нечиста, потому что многие пользовались благами от тирана, прислуживали ему и под его покровительством жили за счет угнетенного народа. Вожди Израиля так прекрасно решили вопрос с пророчеством и с местом рождения Христа, они были так довольны собой, что даже не удосужились далее узнать: не родился ли Он действительно. И это также еще один урок для нас. *Знание о Христе, о Его Пришествии еще не доказывает нашу готовность ко встрече с Ним*. Но часто так бывает, что удаленность людей церкви от Бога гораздо большая, чем они осознают ее. И это — огромная опасность. Весь Иерусалим встревожился вместе с Иродом, что говорит о том, что на самом деле, в своем сердце многие не желали другого царя, кроме Ирода, не желали даже Самого Мессию только потому, что страшились изменений и трудностей. Жизнь без изменений и без освящения души и сердца является мертвой. Для прихода к Богу и для следования за Ним, нужно постоянно изменять себя, преображаясь в образ Христов. И это изменение требует многих перемен, ему чуждо застойное и привычное спокойствие, ему чужда духовная лень и боязнь трудностей. «*Совершенство уже потому свойственно человеку, что он никогда, если он правдив, не может быть доволен собой*», — писал Л.Н. Толстой (1828-1910). А русский теолог С.Н. Булгаков (1871-1944) отмечал, что в человеке должна быть заложена способность к «*святому недовольству собой*», и это святое недовольство замолкает лишь потопленным в самодовольстве.

 И, к большому счастью, была и третья группа людей. Простые пастухи, праведный и благочестивый Симеон, пророчица Анна и немногие другие ждали Христа, любили Бога, узнали Своего Спасителя и поклонились Ему как Богу. Эта первая группа людей была очень малочисленной. Они любили Бога и любили свой народ, любили людей и благовествовали о Христе и о спасении всем, «**ожидавшим избавления в Иерусалиме**» (Лк.2:38). К этой же группе людей относятся и волхвы, которых Иоанн Златоуст назвал первенцами Церкви Христовой, начатком верующих из язычников. Они любят Бога и людей, они бесстрашно свидетельствуют и своим, и чужим о рожденном Царе. Казалось бы, какая польза волхвам идти в Иерусалим и заботиться о Царе Иудейском? Что им до того? Они любили всех людей. Я думаю, что именно любовь к Богу и к людям, искренняя вера и поиск истины решают все. Когда люди не любят Бога, то они не любят и друг друга, и их отношения с людьми формальные, как и отношения с Богом. Люди этого могут и не замечать, но Бог смотрит в сердце, в котором царит или любовь, или ненависть. *Одна известная притча рассказывает о пришельце, который вошел в один христианский город, который был известен большим количеством христианских храмов. В разговоре с местным жителем он сказал: «Я смотрю у вас так много храмов. Наверное, люди здесь очень любят Бога». На это он получил следующий ответ: «Да, Бога они очень любят, а вот друг друга ненавидят, поэтому и убегают в разные храмы»*. Апостол Иоанн пишет: «**Кто говорит: “я люблю Бога”, а брата своего ненавидит, тот лжец: ибо не любящий брата своего, которого видит, как может любить Бога, Которого не видит? И мы имеем от Него такую заповедь, чтобы любящий Бога любил и брата своего**» (1Ин.4:20,21). Если мы любим Бога, то мы будем любить и людей, и будем свидетельствовать о Нем всем живущим. Так поступали волхвы с Востока. Они не только поклонились Иисусу как Царю Иудейскому, но и принесли Ему царственные дары. *Золото* — это дар царю, потому что Иисус был Царем царей и Царем всех народов. Иисус является Царем любви, Он царствует не силой, а любовью, не высотой положения и власти, а красотой Своей жертвенной любви. Мы никогда не должны забывать, что Иисус есть наш Господь и наш Царь, мы должны с трепетом служить Ему и отдавать все самое лучшее как Царю. *Ладан* — это дар священнику. Священник (на латинском языке — *понтифекс*) означает «строитель мостов»; он является человеком, который указывает на Бога и строит мост между людьми и Богом. Господь является совершенным Первосвященником, и Он как «**пребывающий вечно, имеет и священство непреходящее, посему и может всегда спасать приходящих через Него к Богу, будучи всегда жив, чтобы ходатайствовать за них**» (Евр.7:24,25). *Смирна* — это дар тому, кто должен умереть. Ее использовали для бальзамирования тела умершего. Иисус пришел на эту землю Младенцам, чтобы умереть ради нас в совершенном возрасте. «**Он грехи наши Сам вознес телом Своим на древо, дабы мы, избавившись от грехов, жили для правды: ранами Его вы исцелились**», — сказано в 1Пет.2:24. Вся жизнь Иисуса была служением другим людям, была проявлением жертвенной любви через умаление Себя и возвышение немощного человека. Давайте посмотрим, что сделал ради каждого из нас Христос, жертвуя Собой и заботясь о других:

Он спустился на землю с небес, чтобы мы могли подняться на небеса;

Он обнищал ради нас, чтобы мы обогатились Его нищетою;

Он пришел на страдание и смерть, чтобы мы имели блаженство и жизнь;

Он уничижил Себя, чтобы возвысить нас;

Он, будучи Царем царей, принял образ раба, чтобы мы стали детьми Царя;

Он, создатель Вселенной, пришел просить Свое создание, чтобы мы увидели красоту и совершенство Его планов;

Он пришел к нам, отдаленным от Бога, погрязшим в грехах и противникам святого, чтобы мы пришли к Нему в святости и чистоте и стали сами близкими и дорогими для Него.

Будем подражать Христу и смирять свое «я», безжалостно укрощая эгоизм. Будем также подражать лучшим библейским образам. Нам есть чему поучиться у волхвов. Мудрецы с Востока проделали многомесячный путь, чтобы, несмотря на грозящие опасности, подарить Ему золота как царский дар, а мы иногда жалеем в благоприятных условиях подарить для общения со Христом для нашего же блага четыре-пять часов в неделю для поклонения Богу и общения с Его детьми; жалеем дать пожертвования на дело Божье из тех средств, которые дал Господь, жалеем для ближнего чем-то пожертвовать, когда для нас Бог отдал Свою жизнь. Мудрецы совершили ради Христа такое долгое и опасное путешествие пешком, чтобы поклониться Господу, а мы иногда на машинах или общественном транспорте ленимся приехать на служение или поспешить на кратковременную помощь брату или сестре, зато для осуждения поступков других времени совсем не жалко. Давайте встрепенемся, дорогие братья и сестры, посмотрим на себя в свете Слова Божьего и будем подражать в жертвенности волхвам, и не будем повторять духовную мертвость израильских священников.

Итак, уже у колыбели Христа было предсказано, что Иисус будет истинным Царем, истинным Первосвященником и отдаст Свою жизнь ради спасения людей, а это значит и ради спасения меня и каждого из вас. И если это так, то что может быть дороже Христа в нашей жизни, и какие заботы века сего могут снять Его с престола нашего сердца? И если Господь даже в таком неверии при Своем Пришествии нашел сердца тех, кто поклонился Ему в духе и истине, то разве не даст Он нам силы для победы и торжества веры, если мы будем стремиться к Нему так, как стремились волхвы с Востока? Он любит нас, и мы должны ответить на Его любовь своей искренней и преданной любовью. Он даровал нам дар вечной жизни, и вся наша жизнь должна стать даром для Царя Вселенной. Он желает видеть нас с Собой на небесах и дать блаженную вечность, и мы должны с радостью стремиться быть всегда с Ним и ни на что не променять это сокровище. И если мы сами не отдадим и не оставим эти ценности по беспечности и не будем проходить мимо их, как это делали многие жители Иерусалима, то никто не сможет отнять их у нас, потому что «**если Бог за нас, кто против нас?**» (Рим.8:31). Ради каждого из нас пришел на землю Спаситель в облике Младенца, чтобы подготовить из нас мужей веры. И такая жизнь со Христом является самой наполненной, самой блаженной и самой драгоценной. Да благословит нас Господь жить такой жизнью веры и устремлением к совершенству.

Итак, отметим в ***заключение***:

***Жажда Бога и стремление понять истину приводит ко Христу и к полноценной жизни, а*** ***неверное понимание Бога и его влияния на нашу жизнь приводит к безразличию и духовной смерти***. Поэтому для приобретения смысла в земной жизни и для приобретения вечной жизни с Господом необходимо:

*1. Всегда искать Христа, жаждать пребывать с Ним и поклоняться Ему как Царю царей*, несмотря на все трудности на жизненном пути, которые преодолеваются с Божьей помощью.

2. *Всегда радоваться, всегда благодарить Господа за то, что у Него нет лицеприятия, что Он любит каждого из нас неизреченной любовью и всегда верить, что Бог не оставляет ищущих и любящих Его*.

3. *Всегда с искренним сердцем и любовью приносить дары Христу,* во всей глубине понимая и осознавая, что Он, будучи Богом, пришел на эту землю для тебя, чтобы дать бесценный дар спасения; Он пришел не для того, чтобы ты формально считал себя Его дитем, но чтобы вся твоя жизнь, все устремления и все движения сердца были направлены на поклонение и прославление Того, Кто возлюбил тебя любовью, превосходящей все наше понимание.

4. Усвоить важную истину о том, что Бог принимает к Себе только истинных и любящих поклонников, которых Он всегда найдет даже самым неожиданным способом, чтобы посрамить тех, кто считает себя достигшими и достойными небес, будучи в формальных отношениях с Всемогущим Господом. *Любить Бога и людей всем своим существом, ибо только такой дар принимает Младенец Спаситель и Всемогущий Бог и Царь царей*.

 ***Итак, всегда держи Христа в центре своей жизни и поклоняйся Ему как Царю Царей, потому что только Он является истинным источником жизни***. Аминь!

**Любовь превозносится над законом**

Мф.12:1-8: «1 **В то время проходил Иисус в субботу засеянными полями; ученики же Его взалкали и начали срывать колосья и есть**. 2 **Фарисеи, увидев это, сказали Ему: вот, ученики Твои делают, чего не должно делать в субботу.** 3 **Он же сказал им: разве вы не читали, что сделал Давид, когда взалкал сам и бывшие с ним?** 4 **как он вошел в дом Божий и ел хлебы предложения, которых не должно было есть ни ему, ни бывшим с ним, а только одним священникам?** 5 **Или не читали ли вы в законе, что в субботы священники в храме нарушают субботу, однако невиновны?** 6  **Но говорю вам, что здесь Тот, Кто больше храма;** 7 **если бы вы знали, что значит: милости хочу, а не жертвы, то не осудили бы невиновных,** 8 **ибо Сын Человеческий есть господин и субботы**».

Истинные христиане должны быть народом одной Книги, и эта Книга называется Библией. Один служитель Божий сказал: «*Овладевайте Библией до тех пор, пока она полностью не овладеет вами*». Верно понимая Библию, мы полнее, точнее и глубже понимаем Бога и то, что Он хочет от нас. По существу, идолопоклонство, фарисейство, законничество и другие отступления от истины связаны с неверным представлением о Боге. Для людей всегда есть опасность так много жить земным и думать о земном, чтобы стать непригодными для неба. При этом наиболее распространенной опасностью, нейтрализующей усилие людей, идущих за Христом, являются закостенелость мышления, поступки по шаблону, законничество и отсутствие любви к людям. Почти с каждой страницы Слово Божье буквально восклицает для каждого из нас: «Научитесь, наконец, ценить и любить людей так, как этого желает от вас Бог!». А для этого необходимо извлекать из сокровищницы Божьего Слова сущность и учиться думать и жить так, как этого желает Господь, учиться жить Его непреходящими, небесными ценностями. Для этого необходимо быть настоящими во всем и не думать о себе высоко, быть не лицемерными, а истинными, не мечтать о себе, а взирать на Христа. Господь ненавидит лицемерие и двойные стандарты, Он всегда на защите тех, кто имеет любовь в сердце и искренен перед Богом и людьми. Он желает, чтобы все в нашей жизни было направлено на достижение любви Христовой.

 Вот ученики идут вместе со Христом через засеянные поля. Это было в субботу, в день покоя и особого благоговения при поклонении Богу. Ученики очень проголодались, начали срывать колосья и есть. «**Фарисеи, увидев это, сказали Ему: вот, ученики Твои делают, чего не должно делать в субботу**». Удивительное поведение учителей Божьего Слова, когда они вместо научения правильным поступкам стали судьями людских поступков, притом судьями, имеющими свой собственный кодекс. Даже закон иудеев позволял есть зерно с засеянного поля, не применяя серпа: «**Когда придешь на жатву ближнего твоего, срывай колосья руками твоими, но серпа не заноси на жатву ближнего твоего**» (Втор.23:25). Закон говорил здесь людям, чтобы они не были слишком жадными, и чтобы ближний в случае крайней нужды мог немного попользоваться их собственностью. Суть Божьих повелений состояла не в запрещении вообще, а в том, чтобы каждый поступал мудро и с любовью: хозяин позволил голодному человеку утолить голод, а нуждающиеся — не злоупотребляли милостью хозяина и брали минимум. Фарисеи настолько преувеличили суть Божьего закона и исказили его преданиями старцев, что посчитали срывание колосьев руками сбором урожая, растирание колосьев посчитали молотьбой, а отделению зерна от соломы присвоили статью «провеивание». И вот уже идет обвинение в нарушении субботы, идет обвинение в нарушении Слова Божьего. Так иногда бывает, что люди хотят быть святее и строже Бога по отношению к другим. Когда в сердце нет любви к людям, тогда требования к ним усиливаются, а к себе ослабляются; тогда из мухи раздувают слона, и из мелочей ставится непреодолимая пропасть для понимания и снисхождения. Свою ограниченность фарисеи выставляют как святость. Справедливо заметил французский писатель Ф. Ларошфуко (1613-1680): «*Люди недалекие обычно осуждают все, что выходит за пределы их кругозора*».

Трагедия фарисеев в том, что они не видят себя такими, какие они есть перед Богом. Они — не настоящие Божьи дети, они — не настоящие учителя, не настоящие верующие, не настоящие по духу иудеи. Почему Писание так много говорит о фарисеях? Потому что опасность фарисейского мышления и развития фарисейского характера у верующих является одной из самых главных опасностей для Церкви. Проблема Лаодикийской церкви состоит в том, что она неверно видит себя и думает, что у нее все хорошо, что она наполнена христианами, которые любят Бога, что ее дела угодны Богу. Но в реальности все наоборот: холодность, земные ценности, безразличие и служение без изменений характеров и сердец: «**И не знаешь, что ты несчастен, и жалок, и нищ, и слеп, и наг**», — таков истинный взгляд Божий (Отк.3:17).

И здесь мы должны судить не фарисеев, а себя, сопоставляя свои поступки с их поведением. Как страшно, когда мы не видим себя в правильном свете, не видим себя так, как видит нас Господь! Легко исправиться человеку, который видит свои недостатки, но человек, который не видит себя и не хочет видеть себя правильно, будет глубоко обижаться, когда ему захотят оказать помощь. Он будет говорить: «У меня все хорошо». Мы можем по привычке ходить в церковь, по привычке молиться, радостно петь, говорить правильные мысли и правильно рассуждать о каком-то поступке, но при этом в нашем сердце может не быть горячей любви к Богу и к людям. При этом в нашем сердце может отсутствовать осознание Божьего величия и глубины Божьего прощения по отношению к нам. У нас может не быть осознания милости Божьей, но наличествовать способность замечать недостатки других. Вера не может называться Божьей, если на собрании мы чаще думаем о своих материальных проблемах, чем о проблемах нашего характера и чистоты сердца; если мы в случае острой нужды не желаем трудиться для Бога, а говорим, что это может сделать кто-то другой; если мы просчитываем, что нам выгодно и что не выгодно, когда речь идет о спасении души; если улыбаемся ближнему, а в сердце держим обиду на него; если для нас служение в церкви есть возможность только увидеть знакомых и родных и послушать пение, но не есть потребность в питании глаголами вечной жизни, не есть особое событие встречи с Богом; если мы ленимся тогда, когда Господь представляет возможность реально послужить Ему, делаем вид духовных христиан и глубокомысленно говорим: «Бог усмотрит». Каждое богослужение, каждая Вечеря направлены на то, чтобы сказать нам: «Смотрите в свое сердце, чтобы вы были настоящими, а не искусственными перед Богом, потому что Бог видит все». Нам нужно со всех сил стараться быть искренними и открытыми. Закрытая душа не может быть исправлена, для исправления и оставления греха или недостатка они должны быть смело обнажены и открыто высвечены. И это будет благом для нас.

Как часто сердце человеческое желает не исправления другого, не помощи ближнему, а жаждет осуждения на основании своих мерок! При этом вместо исполнения Слова Божьего «**любовь все покрывает**» наше осуждение, скрывающееся под видом благочестивого обличения, «все раскрывает», все обнажает, и даже то, чего не было.

Есть и другая крайность. Есть христиане, которые со всеми находятся в нормальных отношениях, они никогда не выскажут своего мнения, никогда не заденут важные вопросы, боясь кого-нибудь обидеть, никогда не имеют твердой и открытой позиции, дружат со всеми и ни с кем. Они не имеют мужества с любовью постоять за истину. Фарисеи никогда не защищали истину, они защищали свое понимание закона и свой образ жизни, осуждая всех, кто не вписывался в их рамки. А в их рамки не вписывался даже Сам Господь и не вписывались Его ученики.

 Истинная любовь всегда мужественная. Она «**все переносит**», она готова нести бремена ближнего и готова вместе с ним изменяться. Там, где нет любви, там нет и настоящего мужества, чтобы сказать человеку правду в глаза, притом сказать так, чтобы слово врачевало, а не ранило. Обличение без любви — это осуждение. А осуждение через других — это трусливая попытка возвысить себя за счет унижения ближних. Фарисеи обвиняют ***учеников*** Христа, но говорят это обвинение ***не ученикам***, а Христу. Если вы находитесь в правильных отношениях с Богом, то пойдите и скажите эти слова ученикам. Что мешает вам это сделать? Если вы действительно любите этих людей и хотите их исправить, проявите любовь на деле, проявите мужество, проявите такт и благородство и искренне поговорите с учениками. Но этого не происходит. Подобное трусливое и лицемерное поведение фарисеев мы встречаем в другой ситуации, которая описана в Мф.9:10,11 и в Мф.9:14. Мы читаем: «**И когда Иисус возлежал в доме, многие мытари и грешники пришли и возлегли с Ним и учениками Его. Увидев то, фарисеи сказали ученикам Его: для чего Учитель ваш ест и пьет с мытарями и грешниками?**» (Мф.9:10,11). Здесь они обвиняют ***Иисуса***, но это обвинение они говорят ***не Иисусу***, а Его ученикам. Где ваше мужество, где ваша искренность, где ваша святость? Скажите Иисусу, а не ученикам, а если вы действительно что-то хотите узнать, то спросите непосредственно у того человека, от которого хотите иметь знание об истинном положении вещей. Иисус дает глубокий ответ, полный истины и любви: «**Иисус же, услышав это, сказал им: не здоровые имеют нужду во враче, но больные, пойдите, научитесь, что значит: милости хочу, а не жертвы? Ибо Я пришел призвать не праведников, но грешников к покаянию**» (Мф.9:12,13). Цитируя текст Писания из Ос.6:6 («**Ибо Я милости хочу, а не жертвы, и Боговедения более, нежели всесожжений**»), который действительно подходит к данной ситуации, Иисус, по существу, сказал следующее: «Неужели вы не понимаете, что милость превозносится над законом? Вам как учителям закона должно быть известно, что человеческая душа дороже всех постановлений и правил, что жизнь и спасение человека важнее, чем исполнение буквы закона, а дух Писания вы и сами толком не знаете, поэтому научитесь по-настоящему, что значит: милости хочу, а не жертвы».

И опять же мы читаем: «**Тогда приходят к Нему ученики Иоанновы и говорят: почему мы и фарисеи постимся много, а Твои ученики не постятся?** » (Мф.9:14). И опять Господь на трусливое обвинение этих людей отвечает с любовью: « **И сказал им Иисус: могут ли печалиться сыны чертога брачного, пока с ними жених? Но придут дни, когда отнимется у них жених, и тогда будут поститься. И никто к ветхой одежде не приставляет заплаты из небеленой ткани, ибо вновь пришитое отдерет от старого, и дыра будет еще хуже. Не вливают также вина молодого в мехи ветхие; а иначе прорываются мехи, и вино вытекает, и мехи пропадают, но вино молодое вливают в новые мехи, и сберегается то и другое**». (Мф.9:15-17). Господь, по существу, сказал: «Всему свое время. Не надо плакать тогда, когда надо радоваться. И более того, всем вам нужно кардинально изменить систему ценностей, принять новое и совершенное отношение к людям в любви, чтобы не повредить ни одной душе и не повредить себе».

 Как часто мы вредим своей душе и душам других, когда не хватает любви и мужества, чтобы сказать правду в лицо, выяснить отношения по-братски, проявить любовь и милосердие, которое любой человек поймет и оценит! Действуя так, мы созидаем, а не разрушаем. Но из-за недостатка любви, из-за боязни трудностей и проблем, мы часто идем по пути наименьшего сопротивления и наибольшего зла. Не случайно Слово Божье дает нам самый совершенный принцип построения отношений, в которых самым важным и созидательным является первый шаг: общение один на один: «**Если же согрешит против тебя брат твой, пойди и обличи его между тобою и им одним; если послушает тебя, то приобрел ты брата твоего**» (Мф.18:15). Цель — приобрести брата, а не осудить. Истинное обличение тем и отличается от осуждения, что оно имеет целью исправить упавшего, помочь немощному, поднять уставшего, указать путь заблудшему. Но цель одна — приобрести брата для Господа. И метод один — протянуть в любви руку помощи, не считая себя выше другого. В притче о добром самарянине Господь дает определение того, кто является ближним: «**Кто из этих троих, думаешь ты, был ближний попавшемуся разбойникам? Он сказал: оказавший ему милость. Тогда Иисус сказал ему: иди, и ты поступай так же**» (Лк.10:36,37). Мы видим, что ближний приобретается не обличением, а милостью, любовью. Одним обличением никогда ничего не достигнешь. Поэтому Иаков через Слово Божье дает небесный приоритет: «**Ибо суд без милости не оказавшему милости; милость превозносится над судом**». (Иак.2:13).Поэтому, когда мы имеем намерение обличать с пользой дела, обличать для созидания, то мы должны исходить из того, приближает ли это человека к Богу, а также из того, способен ли я нести бремена этого человека столько, сколько понадобится ему для его исправления и блага? При этом должен действовать важный библейский принцип: обличение без любви к ближнему не имеет никакой ценности и переходит в осуждение; мало просто указать на недостатки другого человека, но надо указать пути исправления и в любви взять бремя человека и безропотно понести его. Все это сконцентрировано в словах Христа: «**Если бы вы знали, что значит: милости хочу, а не жертвы, то не осудили бы невиновных**».

 Фарисеи знали букву закона, но самое важное из Слова Божьего — милость, любовь, прощение, искренность — не поняли, потому что их сердца огрубели. Они хотели показать, что они выше других, и что все их традиции и их толкование Слова Божьего являются единственно верными, т.е. вели себя так, как будто не от Бога, а от них вышло Слово Божье. Поэтому Господь возвращает их к Писанию и приводит примеры того, где милость выше закона: «**Он же сказал им: разве вы не читали, что сделал Давид, когда взалкал сам и бывшие с ним?** **как он вошел в дом Божий и ел хлебы предложения, которых не должно было есть ни ему, ни бывшим с ним, а только одним священникам?** 5 **Или не читали ли вы в законе, что в субботы священники в храме нарушают субботу, однако невиновны?**». Господь приводит пример из жизни Давида, которого чтили все иудеи. Давид и его воины, находясь в изгнании и в трудной ситуации, пошли в пустынное место и ели хлеба предложения, которые по закону положено было есть только священникам (1Цар.21:1-7). Священник Ахимелех дал Давиду и его людям эти особые хлеба, которые они ели, потому что имели острую нужду. Человек Божий Давид был мужем по сердцу Божьему, но он не был священником, а тем более, не были священниками окружавшие его тогда люди. Но они ели эти освященные хлеба, хотя в другое время они бы этого не сделали. Они прямо нарушали букву закона, который гласил:

Лев.24:8,9: «**В каждый день субботы постоянно должно полагать их пред Господом от сынов Израилевых: это завет вечный; они будут принадлежать Аарону и сынам его, которые будут есть их на святом месте, ибо это великая святыня для них из жертв Господних: это постановление вечное**».

Исх.29:32-34: «**И пусть съедят Аарон и сыны его мясо овна сего из корзины, у дверей скинии собрания, ибо чрез это совершено очищение для вручения им священства и для посвящения их; посторонний не должен есть сего, ибо это святыня; если останется от мяса вручения и от хлеба до утра, то сожги остаток на огне: не должно есть его, ибо это святыня**».

Тем самым Господь научает, что в законе надо читать не букву, а Божественный принцип, заложенный там. В этом законе не оговаривались исключительные ситуации, но они следовали из всего духа Писания и явно подразумевали здравомыслящее поведение. Подобно тому, как в субботу каждый человек вытащит из ямы упавшую туда овцу, не считая это нарушением закона (Мф.12:11), точно также не будет нарушением духа закона, когда изнывающий от голода человек спасся тем, что ел освященные хлеба, потому что человек намного лучше овцы (Мф.12:12). Оправданием такого поступка Давида было не его царское положение, а то, что он и его люди падали от голода. И такой поступок был оправдан Господом.

В других же ситуациях Бог очень строго карал нарушение закона. Когда Озия без острой надобности и по гордости вторгся в священническое служение, он был поражен проказой: «**Но когда он сделался силен, возгордилось сердце его на погибель его, и он сделался преступником пред Господом Богом своим, ибо вошел в храм Господень, чтобы воскурить фимиам на алтаре кадильном. И пошел за ним Азария священник, и с ним восемьдесят священников Господних, людей отличных, и воспротивились Озии царю и сказали ему: не тебе, Озия, кадить Господу; это дело священников, сынов Аароновых, посвященных для каждения; выйди из святилища, ибо ты поступил беззаконно, и не будет тебе это в честь у Господа Бога. И разгневался Озия, — а в руке у него кадильница для каждения; и когда разгневался он на священников, проказа явилась на челе его, пред лицом священников, в доме Господнем, у алтаря кадильного**» (2Пар.26:16-19). Мы читаем также о том, что в начале установления закона человек, собиравший дрова в субботу, был наказан смертью (Чис.15:32-36). Такой суровый суд был вызван тем, что закон только что был установлен, и его нельзя было преступать с самого начала, чтобы иметь страх Божий, а также тем, что в собирании дров в данном случае не было острой нужды.

Бог — не человек, Он не поступает по инструкции, Он видит сердце, видит обстоятельства и каждому воздает по истине, проявляя более милость, а не суд, к которому Он прибегает в исключительных ситуациях. Господь также в исключительных ситуациях позволяет нарушить Его собственные постановления, когда речь идет о жизни человека. Тем более, Господь оправдывает в таких ситуациях нарушение преданий старцев.

 Другой аргумент, который приводит Иисус в защиту Своих учеников, был связан с повседневным трудом священников. Осквернением субботы по букве закона была любая работа: «**Помни день субботний, чтобы святить его; шесть дней работай и делай в них всякие дела твои, а день седьмой -— суббота Господу, Богу твоему: не делай в оный никакого дела ни ты, ни сын твой, ни дочь твоя, ни раб твой, ни рабыня твоя, ни скот твой, ни пришлец, который в жилищах твоих**» (Исх.20:8-10). Но Иисус приводит фарисеям неоспоримый факт, что священники по субботам совершали много труда в храме: убивали, свежевали и сжигали множество жертвенных животных, что было немалым трудом. Однако это не считалось нарушением субботы, потому что это требовалось для служения и поклонения Богу. «**Или не читали ли вы в законе, что в субботы священники в храме нарушают субботу, однако невиновны?**». Здесь мы видим, что даже самый совершенный закон сам по себе не может предусмотреть всех случаев жизни и подвести всех под один стандарт. Священники вынуждены нарушать закон ради более высокой цели — поклонения Господу и приближения людей к Нему. Это были начатки благодати, которая не по закону, а сверх закона. Суббота должна содействовать поклонению Богу в духе и истине, а не препятствовать. Суббота для человека, а не человек для субботы.

Господь приводит в оправдание учеников также еще один важный аргумент: здес, рядом с фарисеями, находится Сам Законодатель, находится Автор закона, Который больше храма и больше всяких постановлений: «**Но говорю вам, что здесь Тот, Кто больше храма;**  **если бы вы знали, что значит: милости хочу, а не жертвы, то не осудили бы невиновных,** **ибо Сын Человеческий есть господин и субботы**». И если храмовое служение оправдывало священников в том, что они делали, то тем более оправдывались поступки учеников, потому что они непосредственно служили Царю, Которого отвергали фарисеи. По сути, апостолы были выше священников, а с ними находился Сам Господь, сама Истина, а не образ.

У верующего есть одно правило жизни — Христос, и он должен стремиться жить так, как Он. Господь показывает, что закон никогда не должен толковаться таким образом, чтобы он противоречил своему собственному назначению. Истина состоит в том, что закон дан для приближения к Богу, для возрастания в любви, для изменения сердец, а не сам для себя и не для осуждения других. «**Суббота для человека, а не человек для субботы**» (Мк.2:27).

*Однажды к ухоженному храму пришел заблудший путник. Он шел напрямик к храму не по дорожке, а по красивому скошенному газону. Молодой священник начал ругать пришельца, говоря: «Зачем ты топчешь траву и нарушаешь красоту, которая славит Бога?». Это заметил старец, который вышел навстречу путнику с любовью и сказал священнику: «Мы здесь растим не траву, а души для Царства Божьего»*. Мы, прежде всего, должны заботиться о приближении всякой души к Богу.

Иисус подчеркивает важнейшие приоритеты и говорит о милости, о милостивом сердце, о сострадании, о любви, т.е. обо всем том, что не позволит судить других и не осуждать невиновных. «**Если бы вы знали, что значит: милости хочу, а не жертвы, то не осудили бы невиновных**». В других текстах Писания мы видим множество иных иллюстраций этой истины: Христос исцеляет в субботу (Мф.12:10; Лк.14:2-4; Лк.13:10-17); Господь оправдывает блудницу, которую фарисеи хотели побить камнями на основании закона (Лев.20:10; Втор.22:22); Он разговаривает с самарянкой один на один; Он общается с мытарями, блудниками и прокаженными; Апостол Павел говорит: «**Ибо во Христе Иисусе не имеет силы ни обрезание, ни необрезание, но вера, действующая любовью**» (Гал.5:6); Бог включает Роав, которая когда-то была блудницей, в состав героев веры Ветхого Завета («**Верою Раав блудница, с миром приняв соглядатаев и проводив их другим путем, не погибла с неверными**» — Евр.11:31); Бог не наказал поступок Фомари, которая таким своеобразным и не дозволенным законом Божьим образом продолжила род Иуды из родословной Христа (Быт.38:11-30; Мф.1:3); Слово Божье запрещало многоженство, а у Давида было много жен. Можно приводить много других примеров, в которых милость превозносится над судом. Каждый наш прожитый на земле день жизни — это сплошная милость Божья.

Богу более всех ритуалов и постановлений нужны доброта, снисхождение, прощение, милость, т.е. все то, что подчиняется одному закону — закону ответа на крик человеческой нужды, закону любви, которая сама и есть исполнение закона. По сути, христианство и есть служение человеческой нужде во славу Божью. И это ***служение не может быть по инструкции***, оно может свершаться только с любящим сердцем, жаждущим приближения ближнего к Господу. Никакой человек не может прожить строго по инструкции. *У японских производителей микроэлектронных изделий есть одна самая страшная забастовка: все делать по инструкции. Тогда, когда не учитываются нюансы, определенный опыт операторов и навыки, все производство выпускает брак и останавливается, причем никто при этом не виноват.* Христиане, которые живут по инструкции, по закону, которые и других учат жить по инструкции, подобны по эффективности такому производству, когда все работает внешне правильно, но впустую и не дает никакого результата, кроме ущерба.

 Человек с нечистым сердцем скор на обвинение и медлен на оправдание и на защиту другого человека. Кто-то сказал: «*В те времена Христос нес служение во враждебном окружении более трех лет. Если бы Он сегодня пришел в наш грешный и религиозный мир, то Ему не дали бы послужить и трех дней и распяли бы Его, потому что Он не укладывается в общепринятые человеческие стандарты*». Думаю, что сегодня современные фарисеи быстро бы осудили Апостола Павла и не простили бы ему, потому что он некогда гнал Церковь Божью; некоторые бы осуждали Петра и не признавали бы его авторитета, потому что он однажды отрекся от Христа и непонятно вел себя с иудеями, потакая им в законе; многие относились бы скептически к Фоме, который сомневался о воскресении Христа; многие бы не воспринимали Варнаву и Марка за то, что произошло огорчение, и они однажды оставили Павла (Деян.15:37-40); многие бы постоянно напоминали Моисею об убитом египтянине; а Давида и Соломона за их некоторые моменты жизни не пустили бы и на порог церкви.

Но Бог, в отличие от человека, всегда прощает сокрушенное сердце, дает право на исправление ошибок в жизни и дает каждому возможность быть на равных правах Его дитем и жителем Царства Божьего. Это не было бы возможным, если бы Бог поступал только по закону, только по инструкции. Каждый случай, а уж тем более каждая душа, являются уникальными и требуют любящего сердца для их понимания и оказания им помощи. *Однажды программист составил программу для определения качеств характера человека через тесты психологов и внес в компьютер все данные об апостолах Христа. ЭВМ после обработки выдала следующие данные: Петр является импульсивным и невоздержанным человеком и не пригоден для руководства; Иоанн и Иаков являются карьеристами и не могут трудиться с душами; Фома является слишком мнительным и не способен повести за собой людей; Андрей является слишком мягким и не может быть лидером. На всех были подобные характеристики, кроме Иуды. ЭВМ охарактеризовала его как рационального человека, продумывающего каждый шаг, как человека, умеющего собирать деньги и добивающегося своего*. Комментарии здесь излишни. Слава Богу, что Он не поступает с нами по инструкции и по закону, но любит каждого так, как будто Ему больше некого любить. Так должны вести себя и мы, подражая Христу в Его милости, любви и прощении, которые были явлены нам во всей полноте на кресте Голгофы и которые Бог еще постоянно обновляет для каждого человека, живущего на земле.

 Проверим сегодня себя, настоящие ли мы или поддельные, такие ли мы, какие есть пред Богом, или представляем себя такими, какими бы хотелось, чтобы нас видели другие? Настоящие ли мы христиане? Являемся ли мы истинным детьми Христа или делаем вид, сами не замечая этого? Вот певец или певица поют гимны каким-то неестественным голосом с христианскими словами, и радуются, и не видят себя, и не видят того, что они славят себя, а не Бога. Вот идет молитвенное служение, и почти у всех множество неотложных духовных проблем, но все закрыты, молчат о нужде и молятся за погоду, за мир во всем мире, в то время, когда в собственном сердце нет настоящего мира. Страшно не видеть себя правильно. Фарисеи не видели себя, потому и не увидели Христа и распяли Господа славы. Чтобы иметь острое зрение о себе, необходимо избирать Божье, а не свое, необходимо в решающие моменты выбора ценностей, когда явно задеваются наши интересы, отдать предпочтение Божьей воле, а не нашему желанию.

Опасно остановиться в придуманной самим собой системе ценностей. Божья система ценностей, в отличие от человеческой, всегда будет указывать на нашу нищету пред Богом. Она будет постоянно напоминать нам, что «**по милости Господа мы не исчезли, ибо милосердие Его не истощилось**» (Плач.3:22). Она будет поощрять к развитию и исполнению Слова: «**Посему, оставив начатки учения Христова, поспешим к совершенству**» (Евр.6:1).

Итак, отметим ***в заключение***:

***Закон — для любви, а не любовь для закона, потому что любовь превыше всего и для ее проявления требуется чистое сердце, христианское мужество и жизнь по духу, а не по инструкции.*** Для правильного построения отношений с людьми и с Богом необходимо:

1. Правильно смотреть на себя в свете Божьего Слова, быть настоящими и открытыми и тренировать свое духовное зрение исполнением воли Божьей, а не исполнением своих желаний.

1. Быть всегда скорыми на оправдание и медленными на суд.
2. Быть всегда искренними перед людьми и перед Богом, не иметь двойных стандартов и никогда не считать себя выше других. Всякое обличение должно быть только с любовью и с готовностью понести бремена ближних.
3. Подходить мудро в каждой конкретной ситуации, избирать из Божьего Слова дух Писания, а не букву, извлекать принцип и не строить универсальную инструкцию.
4. На первое место поставить любовь и в любви проявлять христианское мужество и твердость, чтобы поступать по истине, проявляя милость и реальное стремление приблизить ближнего и себя к Господу.

Итак, ***имей христианское мужество и поступай так, чтобы закон был слугой милости, а не милость слугой закона или привычного шаблона***. Аминь!

**Возрастающая любовь ведет на брачный пир со Христом**

Мф.25:1-13: «*1* **Тогда подобно будет Царство Небесное десяти девам, которые, взяв светильники свои, вышли навстречу жениху.** *2* **Из них пять было мудрых и пять неразумных.** *3* **Неразумные, взяв светильники свои, не взяли с собою масла.** *4* **Мудрые же, вместе со светильниками своими, взяли масла в сосудах своих**. *5* **И как жених замедлил, то задремали все и уснули.** *6* **Но в полночь раздался крик: вот, жених идет, выходите навстречу ему.** *7*  **Тогда встали все девы те и поправили светильники свои.** *8* **Неразумные же сказали мудрым: дайте нам вашего масла, потому что светильники наши гаснут.** *9* **А мудрые отвечали: чтобы не случилось недостатка и у нас, и у вас, пойдите лучше к продающим и купите себе.** *10*  **Когда же пошли они покупать, пришел жених, и готовые вошли с ним на брачный пир, и двери затворились;** *11* **после приходят и прочие девы, и говорят: Господи! Господи! отвори нам.** *12* **Он же сказал им в ответ: истинно говорю вам: не знаю вас.** *13* **Итак, бодрствуйте, потому что не знаете ни дня, ни часа, в который приидет Сын Человеческий**».

 Эта притча о Царствии Небесном является заключительным аккордом подготовки людей, живущих на земле, для блаженной жизни с Господом на небесах. Во всех притчах о Царствии Небесном Господь соединяет нашу земную жизнь с вечной жизнью и указывает на важнейшие моменты, без которых невозможно достичь небес. Христос напоминает нам, что уже ***здесь, на земле***, для каждого сеется одно и тоже совершенное семя Слова Божьего, и для получения плодов надо взрыхлять и подготавливать почву своего сердца. Здесь, на земле, Господь является для каждого скрытым сокровищем и драгоценной жемчужиной и для их приобретения необходимо увидеть их красоту и богатство, чтобы бесповоротно изменить систему ценностей с земной на небесную. Здесь, на земле, Господь дает рост маленькой вере и взращивает нас качественно и количественно до царственного священства для вечной жизни. Здесь, на земле, есть действие вредной закваски, заквашивающей наше сердце, есть рыбы разного рода, одни годные, а другие негодные, есть пшеница, но есть и плевелы. Здесь, на земле, мы должны умножать те таланты и возможности, которые дал нам Господь, чтобы не оказаться без плодов и награды на небе. Здесь, на земле, мы должны научиться прощать своих ближних, чтобы получить прощение от Господа. Здесь, на земле, мы должны быть верными и благоразумными рабами, готовыми в любой момент ко встрече с Господом. Все говорит о том, что наша вечная жизнь определяется земной жизнью и нашими земными отношениями с Властителем Царства Божьего, т.е. небесные вопросы жизни решаются на земле в течение того короткого, но достаточного для определения выбора, срока, отведенного каждому человеку в его земной жизни. Вот почему каждый день нашей жизни мы должны превращать в вечность через веру в Господа и верное хождение пред Ним.

Особое место среди притч о Царствии Небесном занимает притча о десяти девах. Она *подводит итог всей подготовки* и говорит о критерии готовности для участия в брачном пире со Христом. Задумайтесь, дорогие братья и сестры, очень серьезно задумайтесь над этой притчей, потому что она касается каждого из нас, а наше отношение к этим истинам определяет наше положение в вечности. «*Когда то, чего мы очень долго ждем, наконец, приходит, оно кажется неожиданностью*», — отмечал американский писатель Марк Твен (1835-1910). Пришествие Христа будет неожиданным даже для тех, кто ждет Его, и особенно неожиданным для уставших ждать. Все мы приходим в эту жизнь с первым криком при рождении и уходим с последним вздохом при оставлении земной хижины, но не все могут сказать при подведении итогов, что вся жизнь, несмотря на горе и печали, была посвящена Господу. Для многих последним словом будет страшное слово и страшный итог: «Поздно!». Поздно ставить противопожарную сигнализацию, когда сгорел дом. Поздно ругать себя за нерасторопность и сокрушаться, когда поезд ушел. Поздно бежать со всех сил на соревновании, когда уже все пришли к финишу и участники и зрители разошлись с места событий. Поздно учить уроки и готовиться к экзамену, когда он уже наступил. Поздно молиться за умершего о его вечной жизни и ставить ему свечи, когда при жизни не было любви и веры, не было сил и желания показать ему не наши возмущения, а истинную любовь Христа. Поздно приносить цветы на могилу любимых людей, когда это не делалось при жизни. Поздно воспитывать и учить ребенка, когда он взрослым оказался в тюрьме и приговорен к смерти за страшные преступления. Но есть, дорогие братья и сестры, самое страшное «поздно» для каждого верующего человека: поздно что-то исправлять после того, как Господь примет окончательное решение о будущем человека и закроет дверь для вечности. Об этом предупреждает нас притча о десяти девах.

 В этой притче Христос использует примеры и образы, которые были совершенно понятными для культуры Палестины того времени. В палестинском селении свадьба была большим и очень заметным событием, в котором участвовали все жители, чтобы проводить молодоженов до их нового дома. Молодые шли по самой большой дороге, чтобы явить себя для всех и получить пожелания добра. Гостей, которые готовились участвовать в свадьбе, занимали в доме невесты вплоть до позднего вечера. В доме невесты все ждали жениха. Жених прибывал за невестой неожиданно, чаще всего среди ночи, чтобы дать возможность порадоваться гостям в доме невесты. При этом он посылал впереди себя гонца, который выкрикивал: «Вот жених идет! Выходите навстречу ему!». Невеста и ее подруги не знали точного времени прихода жениха и его свиты и должны были быть всегда готовыми выйти навстречу ему, независимо, когда он пришел: днем или ночью, в ожидаемый день или через несколько дней. Обычно жених приходил ночью, и вся процессия шла с зажженными светильниками по улице от дома невесты до дома жениха. Сопровождать невесту должны были девы — целомудренные молодые девушки, которые еще не были замужем. Свечения факелов должно было сопровождать процессию на всем пути до обители жениха, а сам светильник были знаком того, что имеющий его был участником свадебного пира. Поэтому было важно, чтобы каждый гость и каждая подруга невесты имела светящийся факел. Эти светильники представляли собой масляные лампы, которые могли гореть от одной заправки недолго, после чего их нужно было заполнять свежим маслом. Поэтому при продолжительном времени пути надо было иметь запас масла, чтобы доливать его в светильники. Как только участники доходили до дома жениха, то двери закрывались, на пороге ставились стражи, чтобы не было мешающих посторонних людей, и начинался брачный пир, который мог продолжаться до семи дней.

Образы притчи совершенно понятны для нас: жених в притче — явно Сам Христос, а девы — это невеста Христа, Его Церковь, потому что Писание часто сравнивает Христа и Церковь как Жениха и невесту:

Отк.19:7-9: «**Возрадуемся и возвеселимся и воздадим Ему славу; ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя. И дано было ей облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых. И сказал мне Ангел: напиши: блаженны званые на брачную вечерю Агнца. И сказал мне: сии суть истинные слова Божии**».

Отк.21:2: «**И я, Иоанн, увидел святый город Иерусалим, новый, сходящий от Бога с неба, приготовленный как невеста, украшенная для мужа своего**».

Отк.21:9: «**И пришел ко мне один из семи Ангелов, у которых было семь чаш, наполненных семью последними язвами, и сказал мне: пойди, я покажу тебе жену, невесту Агнца**».

2Кор.11:2: «**Ибо я ревную о вас ревностью Божиею; потому что я обручил вас единому мужу, чтобы представить Христу чистою девою**».

Девы (греч. *парфенои – девственницы*) отражают верность и чистоту, целомудрие и святость Церкви. Уроки притчи и ее принципы можно отнести не только к Церкви, но и к Израилю (Ос.2:14-23), и ко всем верующим в Господа. В любом случае основная идея притчи не изменяется. Эта притча говорит о том, насколько важно быть готовым к приходу Христа в любое время — даже если Он придет позже, чем мы думаем или ожидаем. Израиль как земная неверная жена пройдет очищение в горниле великой скорби и вернется ко Христу исправленной к моменту видимого Его Пришествия во славе: «**Ибо как жену, оставленную и скорбящую духом, призывает тебя Господь, и как жену юности, которая была отвержена, говорит Бог твой. На малое время Я оставил тебя, но с великою милостью восприму тебя**» (Ис.54:6,7). Но более всего речь идет о Церкви Христа, Его возлюбленной, которую Господь искупил Своей Кровью: «**Мужья, любите своих жен, как и Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее, чтобы освятить ее, очистив банею водною посредством слова; чтобы представить ее Себе славною Церковью, не имеющею пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была свята и непорочна**» (Еф.5:25-27).

Церковь Божья живет ожиданием Восхищения, ожиданием Пришествия Христа за ней как за невестой. И эта ее надежда исполнится, «**потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем**» (1Фес.4:16-17). Это возвещение и есть аналог того крика в притче: «Вот жених идет!».

 Для каждого из нас важно, **что** здесь наш Господь говорит для меня, потому что Пришествие Христа является той кульминацией, на которую направлены все наши взоры, вокруг которой сосредоточена вся наша духовная жизнь и на что устремлены наши сердца. Рассмотрим уроки притчи, шаг за шагом приближаясь к вершине заложенной здесь истины.

 Итак, когда Господь придет за Своими, будет такая ситуация, которая описана в истории с десятью девами.«**Тогда подобно будет Царство Небесное десяти девам, которые, взяв светильники свои, вышли навстречу жениху»**,т.е. все подруги вместе с невестой вышли ждать прибытия жениха. Сегодня все христиане живут ожиданием Пришествия Христа. Мы все как бы похожи друг на друга, как внешне были похожи друг на друга десять дев. Мы все ходим в церковь, служим, молимся, поем, трудимся в меру своей веры и преданности Господу. Внешне мы все одеты в брачные одежды, со стороны мы кажемся для других очень любящими и прощающими, правильно говорим, умеем общаться и радоваться. Но Господь видит сердце каждого, и Он знает, что не все любят Жениха-Христа так, как надо любить; не у всех Христос стоит на том месте в жизни, где должен стоять; не все ценят встречу с Ним так, как надо ценить; не все благодарны Ему так, как надо быть благодарными; не все прикладывают свои усилия к подготовке своих характеров для вечной жизни со Христом так, как этого требует Писание. И эта глубинная внутренняя разница будет выявлена во время Пришествия Христа, когда будут явно отделены мудрые от неразумных. **«Из них пять было мудрых и пять неразумных.** **Неразумные, взяв светильники свои, не взяли с собою масла.** **Мудрые же, вместе со светильниками своими, взяли масла в сосудах своих**». Пять мудрых и пять неразумных в притче не означает, что таких христиан будет поровну, но такая пропорция дает основание говорить, что число тех, которые не пойдут на Восхищение может быть весьма значительным. Основной смысл того, что мудрых и неразумных было 50 % на 50 % состоит в том, что каждый имеет равный шанс быть верным Богу и быть готовым к Его Пришествию или же быть неверным, успокоившимся и ленивым рабом и не готовым ко встрече с Господом. Все имеют равные возможности (50% на 50%) оказаться в числе мудрых и в числе неразумных.

Слово «мудрых» имеет сильное значение и переводится как «благоразумных», потому что они не были поверхностными и смотрели вперед, интересовались будущим. Для каждого из нас важно смотреть на конечную цель и помнить, что «**конец дела лучше начала его**» (Еккл.7:8). Они предусмотрели, что идти надо долго, и масла может не хватить, а взять его не будет времени, поэтому тогда, когда для этого было время и возможности, они приготовили масло и запаслись им. Слово «неразумных» имеет значение «безумных», потому что они легкомысленно отнеслись к самому главному своему назначению — подготовиться так, чтобы дойти до места брачного пира. Они спокойно веселились в ожидании жениха, не будучи подготовленными ко встрече с ним. Они не взяли с собой достаточного количества масла, не взяли никакого запаса, все оставили на «потом». Масла у них было ровно столько, чтобы поддержать горение светильников в данный момент, чтобы показать, что они намереваются встретить жениха, который (по их представлению) должен придти очень быстро. Им, скорее всего, больше было радости быть в общении с подругами, чем встретить жениха и попасть на брачный пир. Сегодня христиане готовы общаться друг с другом, проводить многие мероприятия, которые не затрагивают их сердец, не призывают к святости и чистоте внутренних одежд, не призывают к изменению характеров и не вдохновляют на жертвенное служение Христу. Многие желают жить по своим правилам, верить так, как удобно, поступать так, чтобы им было приятно. Но такие христиане забывают самое главное: не всегда так будет, что в центре жизни не мы, а Христос; не наши желания, а Его воля; не желание угождать себе и людям, а желание угождать Богу; не себя показать, но явить славу Божью, верно отразить Его свет; не самим определять приоритеты, времена и сроки, а смотреть на Господа и делать то, что Он желает сегодня от нас.

 Важным для понимания притчи является то, что мы подразумеваем под *светильниками* и *маслом* в сосудах. На мой взгляд, ***горящие светильники символизируют нашу живую христианскую веру***. В этой притче речь идет о верующих людях, по крайней мере, о тех людях, которые считают себя христианами. Для неверующих, у которых нет света благодати Божьей, у которых нет зажженных светильников веры в Господа Иисуса Христа, кто живет во тьме неверия и не видит пути на небо через Иисуса Христа, врата на брачный пир и в Царство Небесное будут закрыты, потому что без благодати Божьей, без помощи Господа Иисуса Христа, без веры в Него, без силы Духа Святого невозможно достичь Царства своими силами. ***Горящий светильник — это духовная жизнь, это действенная, живая вера***, распространяющая благоухание Христово во всяком месте (2Кор.2:14); это то свечение, о котором Иаков говорил: «**Ибо, как тело без духа мертво, так и вера без дел мертва**» (Иак.2:26); это то горение, которое отличает христиан от греховного мира и о котором Апостол Павел дает повеление христианам: «**Чтобы вам быть неукоризненными и чистыми, чадами Божиими непорочными среди строптивого и развращенного рода, в котором вы сияете, как светила в мире**» (Флп.2:15); это то сияние веры, проявляющееся в плодах жизни, о котором наш Господь Иисус Христос сказал: «**Вы — свет мира. Не может укрыться город, стоящий на верху горы. И, зажегши свечу, не ставят ее под сосудом, но на подсвечнике, и светит всем в доме. Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного**» (Мф.5:15,16). Когда гаснет вера, тогда гаснет всякая духовная жизнь и связь с Богом. Таким образом, ***горящий светильник — это зажженное по благодати через веру Духом Святым посредством Слова Божьего наше сердце, наш возрожденный дух*** (Пр.20:27); ***это наша духовная жизнь, исполненная света и истины, исполненная Духа Святого и святости,*** жизнь, постоянно пополняющая свой сосуд сердца от неистощимого богатства добродетелей Господа. У мудрых дев этот свет способен к обновлению, к более яркому возгоранию, а у неразумных этой возможности нет, они сами утратили ее по своей беспечности, потому что не запаслись маслом.

 ***Масло в сосудах***, на мой взгляд***, — это наличие в сердце верующего истинных черт характера Христа; это живые Божьи добродетели в нашем сердце, поддерживаемые и обновляемые через исполнение Духом Святым***; это способность к постоянному духовному обновлению через исполнение и обильное вселение в нашу жизнь Слова **Божьего**, при котором наш внутренний человек «**обновляется в познании по образу Создавшего его**» (Кол.3:10); это жажда совершенства и стремление подражать Христу во всем, когда мы, «**взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа**» (2Кор.3:18).

Наш Господь Иисус Христос дает нам картину христианства и показывает состояние верующих в последнее время на примере Филадельфийской и Лаодикийской церквей. В какой-то мере, их можно сравнить с мудрыми и неразумными девами. Филадельфийская церковь пойдет на Восхищение, потому что имеет в себе масло любви и братолюбия, масло терпения и сохранения истины Слова Божьего, она горит верой и, несмотря на то, что «немного имеет силы», сохранила дух и истину Слова Божьего в своей жизни (Отк.3:7-13). Таким образом, она имеет те черты, которые желает видеть Небесный Жених у Своей невесты, которую Он вводит в вечность. И эти черты сердца христианина не приобретаются мгновенно, они являются результатом всей жизни. Лаодикийская же церковь (Отк.3:14-22) является беспечной церковью. Те христиане, которые имеют черты Лаодикии и не исправятся до Восхищения, будут оставлены на период Великой скорби. Лаодикия похожа на неразумных дев, которые обольщены своей готовностью к приходу жениха, находятся в самообмане, что они не хуже других, что они прекрасно выглядят, что их черты характера угодны жениху, и что запаса масла их христианских ценностей достаточно, чтобы встретить жениха и войти на брачный пир. Они считают, что достаточно того, что у них есть, а когда надо будет еще что-то добавить, то тогда они спокойно успеют это сделать. Они ведь не такие, как неверующие, они ходят в церковь, они делают иногда добро, о них неплохо отзываются другие люди, они знают о Христе, знают о спасении, и потому думают: «Если уж нас Бог отвергнет, то кого же тогда возьмет на Восхищение?» Лаодикия ни холодна, ни горяча, она полна безразличия и самолюбования, она не видит себя в свете истинного Слова Божьего, но все видит наоборот (**ибо ты говоришь: «я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды»; а не знаешь, что ты несчастен, и жалок, и нищ, и слеп, и наг**); она мертва по духу, хотя внешне кажется успешной и красивой, как и те девы, которые ожидали жениха. У нее нет истинных черт Христовых, она не имеет масла в угасающих светильниках. Поэтому Господь советует ей «**купить золото, огнем очищенное**» (Отк.3:18). Он советует ей вернуться к жизни по Слову Божьему и обогатиться не материально, а духовно, чтобы иметь в своем сосуде масло добродетелей Божеского естества; чтобы иметь не внешний блеск брачных одежд, а внутреннюю красоту духа и готовность для вечной жизни: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, веру, кротость, воздержание (Гал.5:22). Такие качества и такой запас масла никогда не дадут угаснуть светильнику.

 Характерно, что в силу долгого отсутствия жениха все уснули. **«И как жених замедлил, то задремали все и уснули»**. «Жених замедлил» говорит о том, что Пришествие будет неожиданным, когда Бог посрамит все предсказания людские и человеческую логику. Жених решает о сроках прихода, а не невеста, а задача невесты — с радостью готовиться и ждать. В последнее время из-за темпа жизни, из-за умножения беззакония и охлаждения любви, из-за либерального учения и других лжеучений, из-за утери страха Божьего и из-за давления мира на церковь в ней будет наблюдаться состояние усталости, бессилия, апатии. Но нам важно бодрствовать и не засыпать духовно, потому что утерянные прежние добрые качества духа не идут в зачет, но Господь оценивает состояние сердца в момент Пришествия.

«**Но в полночь раздался крик: вот, жених идет, выходите навстречу ему**». Поскольку все, готовящиеся ко встрече, уснули, то крик раздался извне. Слово «раздался» в греческом обозначает нечто большее, чем в русском: крик раздался и не прекращается, как будто он висит над девами. Так возвестит о Себе Господь через Ангела (1Фес. 4:16). «**Тогда встали все девы те и поправили светильники свои».** Даже самым готовым из христиан всегда есть что поправить в своем характере и в своих отношениях с Господом, но эти возможные поправления не касаются существенных и глобальных моментов, которые нельзя изменить быстро. Поправить светильники — это подкрутить фитили, чтобы огонь был максимально ярким.

 Мы видим, что, и мудрые, и неразумные девы похожи друг на друга по многим качествам: и те, и другие *знали*, что жених придет; и те, и другие *вышли* встречать жениха; и те, и другие вначале *имели горящие светильники*; и те, и другие *думали, что скоро придет жених*; и те, и другие задремали и *уснули*, когда долго не было жениха; и те, и другие *встали* от крика в ночи; и те, и другие *поправили* свои светильники. Итак, и у тех, и у других было масло, и у тех и у других сначала горят светильники, но у них было разное количество масла. И это одно *существенное различие* будет определять судьбы верующих: их отношение к светильникам, их отношение к своей духовной жизни, их запас масла добродетелей Христовых, их способность в любых обстоятельствах проснуться и зажечь светильник веры Божьей. Эта разница очень существенная. «**Неразумные же сказали мудрым: дайте нам вашего масла, потому что светильники наши гаснут.** **А мудрые отвечали: чтобы не случилось недостатка и у нас, и у вас, пойдите лучше к продающим и купите себе. Когда же пошли они покупать, пришел жених, и готовые вошли с ним на брачный пир, и двери затворились**». Вот оно прозрение, когда грянул гром, вот она обнаженная тревога о своем духовном состоянии у неразумных, вот он запоздалый вопль о помощи, которую оказать уже невозможно! Какая боль, когда часть твоих братьев и сестер идут на Восхищение, а часть остается. Нам важно так жить и так трудиться и возрастать в церкви, чтобы все были с Господом на небесах. Ради этого и существует поместная церковь на земле, ради этого мы и трудимся. В отказе дать масла нет эгоизма и нелюбви мудрых дев, потому что в жизни есть то, чего нельзя передать другому: горячая вера, чистое сердце, черты Божьего характера, спасение, любовь к Богу и к людям. Это можно взять не у людей, а только у Бога в отведенное для этого время благодати. Мудрые действительно живут ожиданием встречи со Христом, а неразумные живут сегодняшним днем, зная о предстоящей встрече лишь умом, а не сердцем. Истинная духовная жизнь наполнена подготовкой и желанием встречи со Христом, а все остальное во время Пришествия не будет иметь ценности и значения.

Подготовка ко Второму Пришествию Христа будет иметь более глубокие последствия для каждого человека, чем при Первом Пришествии, потому что в первом случае даже те, кто отверг Христа, до тех пор, пока были живы, могли еще покаяться и спастись. Наверняка, многие из тех, кто кричал: «Распни!» у креста Голгофы, позже обратились и вошли в ряды церкви Христовой. Возможно, позже многие даже приняли страдания за Христа. Но когда Иисус придет во второй раз, такой возможности уже не будет, ни у кого из людей уже не будет второго шанса, и возможность для участия в брачном пире с Господом на небесах будет утрачена ***навсегда***. Итак, когда Господь придет, для не готовых ко встрече с Ним второго шанса на Восхищение уже не будет. Только «**готовые вошли с ним на брачный пир**». Каждому Господь предоставил возможность и право быть на брачном пире. Любовь Бога к нам проявилась в жертве Сына Иисуса Христа, но она не меньше проявится еще и в приходе Христа во славе, чтобы забрать верных на небеса. Если Всемогущий Творец такой непостижимой Вселенной придет за мной или за вами, то это доказывает, что Он любит нас, что мы дороги в Его очах, что мы включены в Его план совершенного мироустройства. И разве не ясно из этого, что Он является для нас самой великой ценностью, что Его Пришествия мы должны ожидать более всего и более всего подражать Ему, подражать Его любви и верности? На этот пир есть много званных, но из-за собственного упущения и беспечности, из-за своего нерадения и неверных приоритетов, из-за того, что самое важное постоянно откладывалось на «потом», многие лишатся возможности быть участниками Восхищения. Возможно, они будут проходить Великую скорбь, где также будут действовать принципы этой притчи и для Израиля, и для оставшихся на годину искушения, чтобы, если хватит масла, войти через страдания и смерть на небеса. Но одно несомненно: когда Господь придет забрать Своих, времени и возможности для горения и обновления веры уже не будет, если до этого часа представляемые возможности постоянно упускались. На судьбах таких христиан будет роковое «Поздно!». В одном своем стихотворении поэт Г. Уиттиер написал известные строки: «*Из всех печальных слов, когда-либо сказанных или написанных, самые печальные: “А могло быть иначе*”. Поздно ставить Христа на первое место, когда не ставил его все время жизни на подобающий Ему пьедестал; поздно прощать тех, кого не простил; поздно помогать тем, кому не помог; поздно за короткое мгновение приобретать черты характера Христа, которые не приобретал в течение всей жизни; поздно изменять себя, когда Бог пришел забирать Своих на небеса. Чтобы иметь запас масла, недостаточно ярко вспыхнуть верой и опять жить прежней жизнью, но важно повседневное, долготерпеливое, кропотливое собирание запаса масла всех Божьих добродетелей в сосуд своего сердца. Капля за каплей, частица за частицей, добродетель за добродетелью, один уровень веры за другим, один уровень любви за другим — только так можно запастись маслом. Для этого важно, чтобы мы ходили не перед людьми, а постоянно, как Енох, ходили перед Богом (Быт.5:24). Для этого важно, чтобы мы богатели в Господе, «**собирая себе сокровище, доброе основание для будущего, чтобы достичь вечной жизни**» (1Тим.6:19). Это процесс постоянного вручения и посвящения себя Богу. Он не достигается мгновенно, на это уходит вся жизнь. И если благоприятное время подготовки ко встрече со Христом мы расточали напрасно, если мы не возрастали в вере и любви, если мы не старались более и более делать твердым наше «**звание и избрание**», чтобы никогда не преткнуться и чтобы так открылся нам «**свободный вход в вечное Царство Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа**» (2Пет1:10,11), то тогда, когда понадобится масло для обновления веры, его у нас не окажется, а приобретать его будет поздно и бесполезно. Тогда каждая неразумная дева, каждый неразумный христианин осознает свою трагедию, будет просить и метаться, будет прилагать все усилия, оставит все то, что не было истинными ценностями, но на его судьбе будет написано: «Поздно!». Поэтому наш Господь призывает постоянно собирать«**себе сокровища на небе**» (Мф.6:20). Он призывает, чтобы мы имели в себе истинный свет: «**Итак, если свет, который в тебе, тьма, то какова же тьма?**» (Мф.6:23). Поэтому надо спешить приобретать масло, которое никогда не отнимется у нас, надо прислушаться к Слову Божьему, которое говорит еще сегодня каждому сердцу: «**Итак, смотрите, поступайте осторожно, не как неразумные, но как мудрые, дорожа временем, потому что дни лукавы. Итак, не будьте нерассудительны, но познавайте, что есть воля Божия**» (Еф.5:15-17). Надо внимать предупреждению Христа сегодня, пока есть время изменяться и готовиться ко встрече с Ним: «**Ибо кто имеет, тому дано будет и приумножится, а кто не имеет, у того отнимется и то, что имеет**» (Мф.13:12). Надо быть готовыми поддерживать огонь веры в трудностях и безразличии последнего времени, чтобы дойти до обители Жениха. Христианам важно в суете земных задач и целей не упустить основное — подготовить свое сердце ко встрече с любящим Господом. «*Кто не видит суеты, тот суетен сам*», — писал Блез Паскаль. Поэтому хочется сегодня прокричать всем: «Берегитесь, чтобы суета дел под видом служения Христу не заслонила Самого Христа!».

 Нам важно все предупреждения Слова Божьего относить к себе. Природе человека свойственно доброе приписывать себе, а худое — другим. Природе христианина свойственно относить себя к мудрым девам, а все то, что касается неразумных относить к кому-то другому. Но мы часто ведем себя, как неразумные девы, и только лишь потому, что еще не пришел Жених, у нас есть время исправиться. Но не всегда так будет. Мы ведем себя, как неразумные девы, если не любим братьев и сестер и начинаем «**бить товарищей своих**», как неразумный раб (Мф.24:45-51); если не прощаем, завидуем, осуждаем, имеем худые мысли, говорим худые слова, лжем, раздражаемся, пускаем в ход злоречие или отвечаем злом на зло; если не сострадательны друг к другу, если не носим бремена друг друга. Мы ведем себя как неразумные, если любим мир и все то, что в мире; если свои интересы ставим выше Божьих и ищем свое, а не Божье; если растрачиваем впустую время как драгоценное сокровище и не дорожим представленными возможностями; если не умножаем свои дарования и способности и не пускаем в оборот все то, что дал нам Господь; если не смотрим в будущее и проявляем лень и беспечность; если предпочитаем общению во имя Господа и молитвам развлечения; если считаем себя достигшими и т.д. Все это и многое другое расточает масло нашего сердца и приводит к угасанию светильника веры. «**Собирающий во время лета — сын разумный, спящий же во время жатвы — сын беспутный**», — сказано в Книге Притч (Пр.10:5). Вспыхнуть верой, как комета, и угаснуть может каждый, но гореть ярким светом во всех обстоятельствах — признак характера тех, кто будет участником воскресения праведных. Такие люди благоговеют перед любящим Господом и готовы отдать все на земле за пребывание с Ним на небесах, их целью и их смыслом является только Христос. *Я слышал об одном профессоре, который замечательно читал лекции и всего себя отдавал своему предмету и студентам. Он иногда так сосредотачивал свое внимание на подготовке к лекции, что не слышал, что ему говорят и что спрашивают его перед занятиями. Когда он стоял за кафедрой и блестяще доносил свой предмет, всем казалось, что ему легко даны эти знания, что они есть изначально в его природе. На вопрос студентов: «Сколько времени Вы готовитесь к лекции?», он неожиданно ответил: «Всю жизнь. Я только этим и живу и только этим заполняю свое сердце».* Христианин должен быть человеком одной цели, а цель — быть с Господом на небесах. Для этого всякие мелочные дела должны быть отброшены по сравнению с главной задачей — подготовить себя к этой встрече, чтобы природа верующего не могла быть иной, чем желает Христос.

Люди очень беспечны по своей природе. «*Мир погибнет от равнодушия*», — справедливо заметил французский философ Эммануэль Мунье (1905-1950). Мы все желаем видеть себя в числе мудрых. Но одного желания мало. Все верующие имеют благодать Христову, но без нашего желания приближаться к Богу, она не даст плодов автоматически. Требуются колоссальные усилия, труд над собой с Божьей помощью, постоянное исполнение Духом Святым, шаг за шагом возрастание в любви к Богу и к людям, возрастание в вере и уповании на Господа, возрастание в терпении и долготерпении, возрастание в благочестии и в достижении чистоты сердца. Все это и является запасанием масла, чтобы светильник нашей духовной жизни в Господе горел в любых обстоятельствах и не смог погаснуть. Такое масло черт характера Христа изменяет нашу прежнюю природу, преображает нас в образ Христа, делает естественным наше состояние святости, обеспечивает духовную зрелость, постоянно пополняется от Духа Святого, оно не может истощиться и делает нас готовыми к Восхищению. Конечно же, без веры и без Божьей помощи мы это сделать не в состоянии. Но постоянное пребывание в Боге дает нам неисчерпаемый источник сил и благословений. Это требует ревности и великого усердия, требует умерщвления нашей плотской природы, эгоизма, изменения ценностей жизни. Царство Небесное никогда не предназначалось для ленивых и беспечных, для безвольных и равнодушных, для праздных и несерьезных, для тех, кто взирает на себя, а не на Христа и не преображается в Его образ. Оно не предназначается для тех, кто не является светом мира, но думает, что засветит тогда, когда в этом будет острая необходимость. Если не будет масла, не будет и света, не будут и открыты врата в Царство Небесное. И об этом очень серьезно надо позаботиться сегодня.«**После приходят и прочие девы, и говорят: Господи! Господи! отвори нам.** **Он же сказал им в ответ: истинно говорю вам: не знаю вас**»**.** Господь, по сути, сказал: **«**Я не знаю, кто вы.Я не приемлю той любви и того ожидания, где Я не на первом месте». Было благоприятное время, когда Он принимал в Свои Небесные обители раскаявшихся разбойников, блудниц, отрекшихся от Него, но в момент Пришествия дверь затворена, и никакое покаяние и никакие действия сейчас не изменят положение. Тот, Кто обещает кающимся прощение до Своего Пришествия, не обещает беспечным и бесплодным Восхищение на небеса при Своем Пришествии. Поэтому запасайтесь маслом Христовых добродетелей сегодня и всегда, пока есть время:

*Пусть прибудет всегда на посту*

*Вера в сердце, любовь и надежда,*

*Жажда выйти навстречу Христу*

*Лишь в прошитых любовью одеждах.*

 Итак, отметим **в заключение**:

***При встрече с Господом уже ничего нельзя будет изменить в твоей жизни и воспламенить факел веры, если твое сердце не было постоянно наполняемо маслом Христовых ценностей, а характер не становился подобным образу Христа под действием Его благодати***. Поэтому, для того, чтобы быть участником брачного пира на небесах с Господом, необходимо:

1. *Постоянно готовить себя ко встрече со Христом*, постоянно бодрствовать и не расслабляться, дорожить временем, ничего не откладывать на «потом», но капля за каплей непрестанно *приобретать и накапливать в своем сердце масло Христовых добродетелей, приобретать природу Христа, преображаться в Его образ*, постоянно исполняясь Духом Святым, оставляя грехи и давая Господу во всей полноте действовать в своей жизни, наполняя ее светом Христовым.

2. *Постоянно и от всего сердца ждать Небесного жениха*, убегать от временных и пустых интересов, от беспечности и самоуверенности, развивать стремление к совершенству, выбирать правильные приоритеты и заполнять каждое мгновение жизни вечными ценностями. Твердо верить и уповать на Господа, что Его обетования верны, что Он придет за Своими в определенное Им Самим время, поэтому в ожидании, терпении и долготерпении *не давать места самоуспокоению, но жить, верить и трудиться всегда так, как будто Христос придет сейчас*.

3. Все предупреждения Писания относить к себе, принимая их со всей серьезностью и осознавая, что когда Господь придет, чтобы подвести итог твоей жизни, изменить ее и заставить светильник твоего сердца засветить ярким светом Христовым уже не будет никакой возможности. Поэтому *торопись быть светом сегодня, торопись сегодня верить и возрастать в вере, любить и возрастать в любви, освящаться и возрастать в святости, сверяя каждый свой шаг не со своими земными желаниями, а с совершенной волей и желанием Небесного Жениха*.

 Итак, ***держи свое сердце в постоянной готовности встречи с Господом, всегда пополняя светильник веры маслом Христовых ценностей, чтобы быть участником брачного пира на небесах***. Аминь!

**Оправдывающая и молчаливая любовь с небес побеждает смерть**

Мф.27:1,2,11-26: «*1* **Когда же настало утро, все первосвященники и старейшины народа имели совещание об Иисусе, чтобы предать Его смерти**; *2* **и, связав Его, отвели и предали Его Понтию Пилату, правителю**. *11* **Иисус же стал пред правителем. И спросил Его правитель: Ты Царь Иудейский? Иисус сказал ему: ты говоришь.** *12* **И когда обвиняли Его первосвященники и старейшины, Он ничего не отвечал.** *13* **Тогда говорит Ему Пилат: не слышишь, сколько свидетельствуют против Тебя?** *14* **И не отвечал ему ни на одно слово, так что правитель весьма дивился.** *15* **На праздник же Пасхи правитель имел обычай отпускать народу одного узника, которого хотели.** *16* **Был тогда у них известный узник, называемый Варавва;** *17* **итак, когда собрались они, сказал им Пилат: кого хотите, чтобы я отпустил вам: Варавву, или Иисуса, называемого Христом?** *18* **ибо знал, что предали Его из зависти.** *19* **Между тем, как сидел он на судейском месте, жена его послала ему сказать: не делай ничего Праведнику Тому, потому что я ныне во сне много пострадала за Него.** *20* **Но первосвященники и старейшины возбудили народ просить Варавву, а Иисуса погубить.** *21* **Тогда правитель спросил их: кого из двух хотите, чтобы я отпустил вам? Они сказали: Варавву.** *22* **Пилат говорит им: что же я сделаю Иисусу, называемому Христом? Говорят ему все: да будет распят.** *23* **Правитель сказал: какое же зло сделал Он? Но они еще сильнее кричали: да будет распят.** *24* **Пилат, видя, что ничто не помогает, но смятение увеличивается, взял воды и умыл руки перед народом, и сказал: невиновен я в крови Праведника Сего; смотрите вы.** *25* **И, отвечая, весь народ сказал: кровь Его на нас и на детях наших.** *26* **Тогда отпустил им Варавву, а Иисуса, бив, предал на распятие**».

 В страданиях и смерти нашего Господа Иисуса Христа с особой красотой была проявлена любовь Бога к людям. В суде над Христом мы видим самое несправедливое и самое гнусное попирание правосудия во всей истории человечества. Святой и любящий Бог в образе человека направляется на распятие. Царь земной судит Царя небесного. И эта встреча двух царей показывает слабость, непоследовательность и жестокость земного, а также силу, постоянство и любовь небесного Царя. Земное кричит, неистовствует, обвиняет и совершает самое великое зло, а небесное молчит, терпит, милует и являет самую великую любовь, направляя даже самое великое зло на благо всем людям. Великие личности страдают молча. Это величие явил Христос на судах и на кресте Голгофы, показав нам пример достижения духовных побед при самых несправедливых обвинениях.

 Первосвященники и старейшины после своего совещания связали Иисуса и «**отвели и предали Его Понтию Пилату, правителю**». Обвинения евреев против Иисуса имели религиозную почву и касались вопросов веры и следования за Богом. Так как евреи ни в чем не могли упрекнуть здесь Христа, а также еще и потому, что религиозные обвинения не имели силы в суде Рима, вожди Израиля выдвинули против Иисуса три ложных политических обвинения, которые наказывались смертью:

а) Иисус является мятежником и революционером, представляющим опасность для империи;

б) Иисус запрещал народу платить налоги, подрывая тем самым экономическое благосостояние империи;

в) Иисус называл Себя Царем, делая угрозу императору.

 Все эти наглые и ложные обвинения показывают, насколько могут быть низкими люди, ослепленные злобой и завистью. Они могут пойти на все. Все обвинители-евреи сами ненавидели Римскую империю, римлян и императора как поработителей Израиля; они не желали платить налоги завоевателям (Иисус же, наоборот, учил отдавать кесарю кесарево); они часто поднимали мятежи против властей. Но теперь в лице самого злостного врага они ищут того, кто уничтожит Христа, используя мощь государственной карающей машины. В желании сохранить свои старые человеческие традиции, сохранить свою значимость в глазах людей, иметь для себя теплые места, славу, почет и уважение в народе, а также в желании противостать Божественной истине ради установившихся порядков религиозные вожди принимают вид защитников Римской империи, а истинного Мессию считают самым опасным врагом общества. И раздирание риз, и все удивления первосвященника ранее были одним притворством и игрой. Это было проявлением высшего лицемерия фарисеев и самой опасной уловкой дьявола, когда он облекает грех и беззаконие в одежды благочестия и борьбы за справедливость. В этом величайшем лицемерии для евреев Христос вдруг становится самым большим врагом, а Пилат другом и благодетелем. Какая низость человеческого падения, как «**лукаво сердце человеческое более всего и крайне испорчено**» (Иер.17:9)!

«**Иисус же стал пред правителем. И спросил Его правитель: Ты Царь Иудейский? Иисус сказал ему: ты говоришь**». Господь исповедует Себя Царем, но Царем небесным. В Евангелии от Иоанна написано: «**Иисус отвечал: Царство Мое не от мира сего; если бы от мира сего было Царство Мое, то служители Мои подвизались бы за Меня, чтобы Я не был предан Иудеям; но ныне Царство Мое не отсюда**» (Ин.18:36). Тем самым Иисус сказал, что Его не интересует земная власть, но Его интересуют человеческие души, Его волнует принятие людьми истины и их спасение: «**Я на то родился и на то пришел в мир, чтобы свидетельствовать об истине; всякий, кто от истины, слушает гласа Моего**» (Ин.18:37).

 На Христа посыпались многие обвинения. «**И когда обвиняли Его первосвященники и старейшины, Он ничего не отвечал. Тогда говорит Ему Пилат: не слышишь, сколько свидетельствуют против Тебя?** **И не отвечал ему ни на одно слово, так что правитель весьма дивился**».

 Христос не удостоил ни одного из обвинений ответом. Пилат никогда еще не видел такого, чтобы при таких нелепых обвинениях и при таких атаках толпы обвиняемый молчал. В этом молчании была сила и твердость выбранного пути. Это святое молчание действовало так, что не Христос, а Пилат, религиозные вожди и все обвинители как бы становились перед судом Всевышнего Бога в предвидение справедливого будущего Божьего гнева на нечестие. Смирение Христа, Его кротость, Его молчание и редкие краткие ответы удивляют Пилата. Очень многое мог бы сказать Христос в Свое оправдание. И, наверное, мы бы с вами начали оправдываться, доказывать свою точку зрения, начали бы убеждать и обличать. Наша защита себя часто приводит к пустым распрям и не направлена на созидание. В таких случаях, как говорили древние, «*лучше разумно молчать, чем глупо говорить*». Господь имеет иную цель: не Себя защитить, а совершить Божий план спасения, совершить Божий замысел, исполнить Божью волю. И молчание отдает предпочтение Божьей воле, а не своей защите от несправедливых упреков. Молчание Христа было великим доверием Богу Отцу. Когда нас одолевают обиды, мы должны спросить себя: «А кто установил, что жизнь на земле будет справедливой?». Наш Господь сказал: «**В мире будете иметь скорбь**» (Ин.16:33). Но в этих скорбях и несправедливостях важно не попасть в плен страстей и недоброжелательности, важно не озлобиться. Нам важно понять ближнего, простить и освободить брата от нашей неприязни и освободить себя как узника страстей от уз греха.

 Итак, в этой казни Христа виновны все: и религиозные вожди, завидующие Христу; и правитель Пилат, который искал выгоды, спокойной жизни, но не правды, проявляя колебания и нерешительность, которые привели Христа на крест. В этой казни виновна и людская толпа, которая искала сиюминутных выгод и удовлетворения своих земных интересов, но, не получив от Иисуса ожидаемого, в ненависти кричала: «Распни!». Исаия пророчески писал: «**Он был презрен и умален пред людьми, муж скорбей и изведавший болезни, и мы отвращали от Него лице свое; Он был презираем, и мы ни во что ставили Его. Но Он взял на Себя наши немощи и понес наши болезни**» (Ис.53:3,4). В этой казни виновны и мы, каждый из нас, потому что до принятия Христа наши сердца не были намного чище сердец распинающей толпы, да и сейчас еще, будучи христианами, нам часто приходиться смирять свою плоть и угашать греховные страсти и предубеждения в отношениях друг с другом. А за все эти грехи Христос уплатил Собою.

 Мы видим, как непоследователен Пилат, как он колеблется между принятием правды и выгоды; между тем, чтобы угодить Богу и людям; между тем, чтобы принять ради истины какие-то трудности и ответственность на себя и принципом «лишь бы было тихо и спокойно».

«**На праздник же Пасхи правитель имел обычай отпускать народу одного узника, которого хотели.** **Был тогда у них известный узник, называемый Варавва;**  **итак, когда собрались они, сказал им Пилат: кого хотите, чтобы я отпустил вам: Варавву, или Иисуса, называемого Христом?** **ибо знал, что предали Его из зависти.** **Между тем, как сидел он на судейском месте, жена его послала ему сказать: не делай ничего Праведнику Тому, потому что я ныне во сне много пострадала за Него.** **Но первосвященники и старейшины возбудили народ просить Варавву, а Иисуса погубить**».

 Нет оправдания Пилату, потому что он видел и понимал, что Христос невиновен; потому что ему было свидетельство жены о том, чтобы не делать зла Иисусу; потому что знал фарисеев и то, что они предали Христа из зависти. Пилат прекрасно знал, что разбойник Варавва действительно был преступником, но правитель искал выгоды и понимал, что меньше проблем с евреями для него будет, если отпустить Варавву, а не Христа. Пилат не имел мужества стать за правду, она была ему сейчас не выгодна. Часто люди думают, что не принимая никакой стороны, не делая никакого выбора, находясь в пассивности они избирают самое верное решение. Пример Пилата показывает, что он, решив не выбирать, тем самым сделал свой выбор против Бога. *Пассивность и нейтралитет в принципиальных моментах — это худший выбор*. И мы видим, как поиск компромиссов, поиск своего, а не Божьего, снятие с себя ответственности и умытие рук там, где надо употребить все усилия и данные Богом возможности для исполнения Божьей воли, приводят к распятию Христа. Мы не имеем права поступать по принципу Пилата, заявляя: «Я же предупреждал вас» и не делая то, что должны сделать со своей стороны, считая отсутствие выбора негреховным.

 И для толпы Иисус, Который творил чудеса, исцелял, насыщал множество людей хлебом, учил любви и истине, не казался худшим двух разбойников. Но поиск своего заслоняет истину, и люди в безумстве предпочли Варавву Спасителю Вселенной. Ярость, злая страсть, желание иметь все и сейчас приводят к безумию и отвержению Спасителя. Действительно, что «**гнев человека не творит правды Божьей**» (Иак.1:20). И это является огромным предупреждением для каждого из нас: предубеждения, зло, неприятие человека и отсутствие любви к нему приводят к тому, что мы становимся противниками Богу, перед очами Которого мы постоянно находимся.

В этой казни Христа виновны все. Один невинный Христос одерживает победу молча. Он не оправдывается, потому что понимает, что это напрасно и что сейчас Его никто не поймет. Он молчит и долготерпит, потому что знает, что исполняет благую волю Отца Небесного, которая требует самопожертвования. Он страдает добровольно, потому что смотрит в будущее, смотрит в вечность, смотрит на тот плод, который принесут Его страдания людям. Он не думает о славе перед людьми, не ожидает от слабых людей почестей, потому что по достоинству ценит то, что приготовил Ему Отец Небесный. И это является высшим образцом поведения и образцом для подражания. Почему люди так часто враждебно настроены друг к другу? Почему не умеют прощать? Почему даже верующие не умеют порой жить в любви и согласии? Потому что дается место человеческим амбициям, а не Божьей воле.

Чтобы любить хотя бы своих по вере, необходимо иметь, как минимум, два уровня проявления любви: 1) ценить другого, не обижать, не завидовать, не злословить, относиться почтительно и предупредительно; 2) не обижаться на недостатки другого, не впадать в обиды, вмещать брата, прощать и молча в терпении делать свое дело, исполняя Божью волю. Дорогие братья и сестры! Давайте научимся исполнять хотя бы эти два принципа, хотя Господь призывает нас к более высокому принципу: любить врагов.

Итак, совершенный Господь одерживает духовную победу в безмолвии, проявляя высшую и безусловную любовь к людям. Он на деле показал в Своей жизни то, чему учил и о чем предупреждал людей: «**Подвизайтесь войти сквозь тесные врата, ибо, сказываю вам, многие поищут войти, и не возмогут**» (Лк.13:24). Тем, кто считает, что путь за Христом легок и широк, трудно и невозможно будет входить узкими вратами в Царство Божье. Нам важно научиться нести безропотно свой крест, во всех трудностях не ожесточиться и не потерять любви друг к другу. Сохранение любви в трудностях и испытаниях является важным критерием правильного духовного состояния перед Богом.

 Почему же иудейские религиозные вожди не приняли святого и совершенного Бога и Спасителя Иисуса Христа? Что привело их к тому, что они не только не приняли Его, но и распяли на кресте как самого злого разбойника? Это отпадение началось не сразу. Этому предшествовали многие этапы падения все ниже и ниже в их духовном состоянии. Как это страшно, что те, кто должен был учить народ Божий истинам и помочь принять Мессию, отвращали от Него людей и руками толпы направили Спасителя на смерть! Все начиналось с того, что Христос учил так, как учит Бог, а не так, как учили иудейские вожди. Христос не вписывался в стандарты фарисеев, старейшин и религиозных вождей Израиля, но вместо того, чтобы принять истины от Христа и изменять себя, иудеи хотели изменить Бога под свои стандарты и противостали вечным Божьим принципам ради сохранения человеческих традиций и привычек. Христос не принимал их формальной веры, а призывал людей к вере Божьей, действующей любовью и милосердием, снисхождением друг к другу и созидательным действием во всем. Господь звал их на активный труд, на приближение к Богу, призывал к очищению и изменению сердец, а вожди считали себя высокодуховными, достигшими и желали идти привычным путем. Господь обличал фарисеев и книжников в том, что они искали человеческой славы и признания, в то время как надо было искать славы для Бога и исполнять Его волю, не взирая на все трудности. Такая религиозность и скрытое глубоко в сердце тщеславие будет рано или поздно непременно выражаться в обидах и зависти и будет гнать истину под видом борьбы за нее. Там, где нет люби, там никогда нет и не может быть и Бога. Так было у фарисеев и священников Израиля, которые были переполнены собой, но не Богом, которые любили, чтобы их называли учителями, любили человеческую славу и признание, любили заседать в президиумах. О них так сказал Христос: «**Как вы можете веровать, когда друг от друга принимаете славу, а славы, которая от Единого Бога, не ищете?**» (Ин.5:44). Они не остановились в этом, они обиделись на обличения Христа, обиделись за то, что Он обнажил их истинную сущность, говоря: «**Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что уподобляетесь окрашенным гробам, которые снаружи кажутся красивыми, а внутри полны костей мертвых и всякой нечистоты; так и вы по наружности кажетесь людям праведными, а внутри исполнены лицемерия и беззакония**» (Мф.23:27,28). Если бы они вняли обличениям Христа, если бы они остановились в своем ущемленном тщеславии, все было бы иначе, они бы не стали врагами Богу. Но лукавый все более и более улавливал их и ослеплял их сердца. Они были полны зависти к успехам Христа, себя они считали очень значимыми и уважаемыми, не замечая в сердце духовной слепоты и нищеты. Их усилия были уже направлены не на служение Богу, а на то, чтобы уловить Христа, поставить Его в неловкое положение, обвинить в каких-то действиях, т.е. на то, чтобы любой ценой провести свои человеческие принципы. Они имели большую зависть ко Христу. Эта зависть настолько выпирала в их поступках, что даже язычник Пилат «**знал, что предали Его** (Христа) **из зависти**». Завистливый человек всегда огорчается благоденствию и добрым делам другого человека. Зависть дружит с посредственностью и набрасывается на самые высокие достоинства других. И.Гете писал: «*Ненависть — активное чувство недовольства; зависть пассивное. Нечего удивляться тому, что зависть быстро переходит в ненависть*». Так было с фарисеями.

Как важно не впадать в обиды и зависть, как важно вовремя остановиться, чтобы не оказаться на обочине Божьего дела и не стать противниками Богу! Как важно учиться переносить обиды и взирать на Господа, а не на людей! Всякое великое падение начинается с малого. Так действует грех и так действует дьявол, чтобы из малого отступления сделать великое отвержение Бога. Возьмем, например, первое убийство, совершенное Каином. Он не сразу совершил убийство. Сначала была небрежность в поклонении Богу, и дьявол сумел убедить Каина, что нет греха в том, что он принес в дар Творцу не самое лучшее. Ну что же, ничего страшного, что принес, то принес. Бог предупреждает Каина о грехе, но он не останавливается. Затем появляется зависть к брату, и лукавый уверяет его, что и здесь ничего страшного нет, потому что и Каин тоже принес свою жертву, которая, якобы, была не хуже жертвы Авеля. Можно было еще остановиться и послушаться Бога, но Каин идет дальше, его тщеславие, гордость и зависть приводят к ненависти, и лукавый убеждает умертвить брата, закрыться в себе, не открывать истину перед Богом и не раскаиваться в грехе. Не отразив зло в самом начале, Каин стал убийцей брата и врагом Богу. Так было и с фарисеями. Так бывает с каждым человеком, который вовремя не останавливается и не раскаивается. Так может быть и с каждым из нас, если мы потеряем любовь, будем жить обидами, завистью и поиском славы от людей, если не будем созидать, а будем разрушать по своим предубеждениям и страстям, если все будем измерять собой, а не Писанием. Если мы духовно спим, находимся в обидах, если не способны принимать обличения, если не способны переносить несправедливости, угашая их любовью, то маленькие падения становятся великими. Иоанн Златоуст пишет: «*Худое, очень худое дело поддаваться разным страстям, а потому надлежит всячески отражать их и возбранять им вход… Ведь никто не впадает в нечестие скоро и вдруг. Душа нисходит до крайней погибели неприметно, мало-помалу, когда вознерадит… Один безвременно посмеялся, другой укорил; иной отринул страх, говоря: это ничего. Что за важность — посмеяться? Что от этого может произойти? От этого происходят пустые разговоры, отсюда срамословие, а потом позорные поступки. Еще иной, когда его упрекают, что он поносит ближнего, насмехается и злословит, презирает это, и говорит, что злословие другого ничего еще не значит. На самом же деле отсюда рождается безмерная ненависть, непримиримая вражда, бесконечные укоризны*». Выход из такого положения только один — остановиться, не погружаться в грех дальше, покаяться и идти за Богом, проявляя любовь, почтительность и снисхождение к людям. Апостол Павел так говорит об этом: «**Любовь да будет непритворна; отвращайтесь зла, прилепляйтесь к добру; будьте братолюбивы друг к другу с нежностью; в почтительности друг друга предупреждайте**» (Рим.12:9,10). И мы всегда должны нести впереди всего и впереди всего пускать в ход любовь к ближним, прощение, милость, снисходительность и желание возвысить ближнего, а не себя. Бог видит все, Бог видит сердце каждого, и каждому будет воздаяние по справедливости.

 Глядя на Христа, мы видим, что Божья любовь молчит, оправдывает и смотрит в вечность*,* а, глядя на фарисеев и на распинающую Христа толпу, мы видим, что человеческое зло кричит, обвиняет, раздражается, смотрит на земные выгоды и слепо действует уже против всякой правды по предубеждению и тщеславию.

 Мы видим, что вожди и толпа были многократно предупреждаемы в несправедливости суда и имели много возможностей остановиться, но не сделали этого. Во-первых, они имели возможность отпустить Христа, используя лояльность Пилата, но они этого не сделали, потому что они имели уже злую страсть и ненависть, имели предубеждения, и«**когда же настало утро, все первосвященники и старейшины народа имели совещание об Иисусе, чтобы предать Его смерти**». Во-вторых, они не могли ни в чем обвинить Христа по закону веры, поэтому в слепой ненависти отдали Христа на гражданский суд Пилату, хотя могли и не отдавать и разобраться по справедливости. В-третьих, Пилат подтверждает, что Христос не имеет вины, и что в Нем нет ничего достойного смерти: «**Тогда правитель спросил их: кого из двух хотите, чтобы я отпустил вам? Они сказали: Варавву.** **Пилат говорит им: что же я сделаю Иисусу, называемому Христом? Говорят ему все: да будет распят.** **Правитель сказал: какое же зло сделал Он? Но они еще сильнее кричали: да будет распят.** **Пилат, видя, что ничто не помогает, но смятение увеличивается, взял воды и умыл руки перед народом, и сказал: невиновен я в крови Праведника Сего; смотрите вы**». Удивительная иллюстрация действия греха, ненависти и зависти. Пилат, который является в данном случае судьей, просит о помиловании Христа. Не народ просит царя о помиловании, а царь просит народ о том, чтобы помиловали Иисуса и отпустили, если не как невиновного, то хотя бы как помилованного в честь праздника. Вместо того чтобы вразумиться и остановиться, толпа еще сильнее кричит. Молчание Христа свидетельствовало о Его правоте, молчание Христа свидетельствовало о том, что Он до самой глубины знает природу и слабости людей и знает то, что может совершить в человеке ослепленная ненависть. Неистовствуя от зависти, толпа ничего не могла сказать в обвинение Христу, потому что все говорило о правоте Иисуса. Иисус молчал, и это молчание еще сильнее обличало всех обвинителей. Иисус в духе побеждал в молчании всех кричавших: «**Да будет распят**». Он в терпении совершал Божье дело, думая не о Себе, а о тех, кто Его обвиняет, о тех, кто нуждается в спасении, думая и заботясь о каждом из нас.

«**И, отвечая, весь народ сказал: кровь Его на нас и на детях наших**». Это трагическое заявление греховной толпы имело страшные последствия для евреев, имеет тяжкие последствия сейчас и будет иметь трагические последствия в будущем в период великой скорби. Миллионы уничтоженных евреев в период разных преследований, гонения и бесправия, постоянные угнетения, преследования, истребления в войнах и будущие страдания в последнее время — вот цена этого падения и принятия такого решения. Божья правда непобедима, она всегда восторжествует, и каждый получит по заслугам. «**Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет: сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную**», — сказано в Гал.6:7.8. Мы никогда не должны обманываться, лелея какой-то нераскаянный грех и утешая себя в том, что все это не так важно, если не желаем рыдать потом в бессилии.

«**Тогда отпустил им Варавву, а Иисуса, бив, предал на распятие**». По существующим правилам того времени, человека, осужденного на смерть, сначала бичевали. Это была ужасная пытка. Использовавшаяся для бичевания плеть состояла из нескольких полос кожи, прикрепленных к деревянной рукоятке. На конце каждой полоски были прикреплены кусочки твердого вещества, обычно металла. Жертва привязывалась к столбу за запястья высоко над головой. Все тело было напряжено. Ударами бича с тела буквально срывали мясо, разрывали мышцы, иногда обнажали даже внутренние органы. Потоки крови заливали тело. Часто одно только бичевание уже приводило к смерти. И наш святой Господь и Бог переносил эти страдания за каждого из нас. Это наши грехи врезались в чистое тело Христа. Это наши беззакония вызывали потоки чистой и праведной Крови. Это наше безбожие привело Иисуса Христа на распятие, привело на крест, привело самого Совершенного и Невинного на самую позорную казнь среди людей. Это грехи не распятой греховной плоти ведут к попытке распять небесное и вечное. Но наш Господь страдал не только телом, но душой и духом. Святой несет на Себе наказание всего мира, осознавая, что не все примут Его жертву. Но любовь Божья так велика, что Он дает каждому человеку право выбора и принятия спасения. Так ведет Себя Господь.

Но не так ведет себя грешный человек. Предубеждения и зависть, отсутствие любви к ближним и поиск своего, а не Божьего, ведут к возрастанию злобы. Тот, кто поддается худым страстям, спокойно относится к кажущемуся маленькому греху, улавливается дьяволом, который уверяет, что ничего плохого в этом нет, и доводит зло до крайней степени. Поэтому, чтобы не быть врагами делу Божьему и не бороться бесплодно с Богом, Который рано или поздно все равно восстановит справедливость, необходимо в самом начале употреблять все силы и средства, чтобы отражать зло и побеждать его добром. Гордость и тщеславие иудейских учителей привели их к краху. Если бы они не посчитали, что их гордость и тщеславие не являются маловажными в Божьем деле, то не дошли бы до убийства Мессии, не дошли бы до обвинения и распятия святого Господа Иисуса Христа.

И в этих несправедливых истязаниях наш Господь молчит. Его молчание и долготерпение очень громко говорят людям о Божьей любви и милости, о непостижимой любви к каждому человеку. Он умер за меня. Он вместил меня, совершил искупление и спасение, совершил в невероятных муках без единого гласа осуждения. «**Он истязуем был, но страдал добровольно и не открывал уст Своих; как овца, веден был Он на заклание, и как агнец пред стригущим его безгласен, так Он не отверзал уст Своих**», — сказано в Ис.53:7. И это — великий урок для нас. Этот урок и поныне говорит нам, что все великое и небесное на земле совершается через трудности, через боли, через самоотдачу, через величайшее терпение ради любви к Богу и к людям. «**Любовь долготерпит, не ищет своего, все покрывает**», — напишет позже Апостол Павел. И, читая эти великие строки о любви, мы должны сами всегда, во всех обстоятельствах творить любовь и угашать зло любовью. Читая строки о любви, мы сегодня мысленно взираем на долготерпение и молчаливое перенесение всей мировой скорби нашего Господа за каждого из нас:

 *В толпе той грешной вижу я себя,*

 *Мои грехи кричат, как зов проклятья.*

 *Так одинок, страдая и любя,*

 *Господь за всех уходит на распятье*.

 Итак, запишем на платяных скрижалях своего сердца следующие важные **выводы**:

***Божья любовь молчит, оправдывает и смотрит в вечность, а человеческое зло кричит, обвиняет и смотрит на земные выгоды***. И для того чтобы научиться любить, необходимо научиться в терпении и молчании переносить все тяготы, выпавшие на нашу долю при следовании за Богом. Для того чтобы прославлять Отца Небесного по примеру нашего Спасителя, необходимо:

1. Искать не обвинения людей в их поступках, а оправдания, взирая на каждого человека как на драгоценное Божье создание, предназначенное для вечной жизни с Богом, взирая на вечность и на то, что может совершить Бог с каждым грешником, преображая его через веру в нового человека.

2. Искать исполнения небесной Божьей воли, а не людской справедливости на земле, спешить в самом зародыше убивать в себе всякое тщеславие, гордость, недовольство и обиды, перенося все страдания и муки в долготерпении по примеру нашего Господа Иисуса Христа.

3. Направлять свой взор и все свои усилия на вечные ценности, совершать дело служения, нести свой крест без ропота и не искать славы среди грешного мира и несовершенных людей, каждый из которых сам нуждается в милости и помощи. Надо любить друг друга, потому что без любви жизнь на грешной земле станет невыносимой и бесцельной.

Итак, ***проявляй любовь к людям в молчании, направляя свой взор на вечные ценности и не оправдываясь перед духовно слепыми и глухими обвинителями***. Аминь!

**Любовь, побеждающая грех человечества**

Мф.27:27-37: «*27* **Тогда воины правителя, взяв Иисуса в преторию, собрали на Него весь полк**  *28* **и, раздев Его, надели на Него багряницу;** *29* **и, сплетши венец из терна, возложили Ему на голову и дали Ему в правую руку трость; и, становясь пред Ним на колени, насмехались над Ним, говоря: радуйся, Царь Иудейский!**  *30* **и плевали на Него и, взяв трость, били Его по голове.** *31* **И когда насмеялись над Ним, сняли с Него багряницу, и одели Его в одежды Его, и повели Его на распятие.** *32* **Выходя, они встретили одного Киринеянина, по имени Симона; сего заставили нести крест Его.** *33* **И, придя на место, называемое Голгофа, что значит: Лобное место,** *34* **дали Ему пить уксуса, смешанного с желчью; и, отведав, не хотел пить.** ***35* Распявшие же Его делили одежды его, бросая жребий;** *36* **и, сидя, стерегли Его там;** *37* **и поставили над головою Его надпись, означающую вину Его: Сей есть Иисус, Царь Иудейский**».

 «**Да испытывает же себя человек, и таким образом пусть ест от хлеба сего и пьет из чаши сей**», — такое повеление Слова Божьего звучит для каждого христианина, участвующего в Вечере Господней (1Кор.11:28). Исполняя это повеление, я должен просветить светом Божьей истины свое сердце, в благоговении и трепете предстать пред Господом, исповедать всякий грех и попросить прощения у Господа, удалив все худое из своего сердца, и в страхе Божьем предстать перед Тем, Который видит все мои дела, слова и мысли. Я должен подражать Христу и лучшим представителям Его Царства, как и сказано в Послании к Евреям: «**Посему и мы, имея вокруг себя такое облако свидетелей, свергнем с себя всякое бремя и запинающий нас грех и с терпением будем проходить предлежащее нам поприще, взирая на Начальника и Совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия. Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими**» (Евр.12:1-3).

Может быть, кто-то сегодня уже изнемог, ослабел или устал в следовании за Господом. Эта Вечеря сегодня и для таких христиан, она — для всех: для ослабевших и для сильных, для уставших и для ревностных, для скорбящих душой и для радующихся. Мы все приходим сегодня мысленно к подножию креста Голгофы, мы в духовном мире соприкасаемся со Святое Святых. Мы приходим в самое близкое присутствие с Богом, приступаем к престолу благодати, чтобы дать отчет о том, как мы прожили это время; как готовили свои сердца для встречи с Царем Небесным; сколько остановили зла и сколько проявили любви; что победили мы и какие искушения победили нас; угашали ли мы раскаленные стрелы лукавого или подливали масло в огонь своими осуждениями, завистью, недоброжелательностью; искали ли Царствия Божьего или земных благ. Все это мы должны испытывать в своем сердце для того, чтобы изменять его к лучшему с Божьей помощью, иначе очередная Вечеря превратится в формальный религиозный обряд, который Господь не желает видеть от Своих детей. «**Свергнем с себя всякое бремя и запинающий нас грех и с терпением будем проходить предлежащее нам поприще, взирая на Начальника и Совершителя веры Иисуса** … **Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими**». Пройдем мысленно за Христом этот отрезок пути от претории до Голгофы, чтобы взять для себя духовные уроки и помыслить о Претерпевшем от наших грехов такое поругание.

 После суда у Пилата, когда на свободу был отпущен разбойник Варавва, а святой Сын Божий был предан на распятие, Господь совершает Свой последний земной путь. Этот путь ведет к кресту, к самой позорной казне. Сделаем здесь небольшую остановку и задумаемся: «Ради кого и вместо кого пошел на распятие Христос?». Самым правильным ответом будет осмысленный и пронизывающий сердце ответ: «Ради меня и вместо меня». И мое сердце охватывает и боль, и радость. Боль за то, что я был врагом Христу до уверования и сам себя вместе со своей гордостью и грехами ставил в центре Вселенной. И радость за то, что оказывается, я так дорог для Господа, что Он отдал Свою жизнь и за меня. И если Бог так любит меня, то это значит, что, любя Его, я имею самое драгоценное в мире сокровище. Я имею Христа в сердце, я имею Отцом Царя Небесного, в Котором имею все, и Который держит в Своей руке всю Вселенную, управляя каждым событием, каждой радостью и каждым горем. А это значит, что мир не случайный, а Божий, его контролирует Бог, Который любит меня, Которого я могу назвать своим Отцом, Который любит нелицемерно и постоянно. А это значит, что все проблемы в моей жизни разрешимы в Господе. Апостол Павел, сделав такое великое открытие, восклицает: «**Что же сказать на это? Если Бог за нас, кто против нас? Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего? Кто будет обвинять избранных Божиих? Бог оправдывает их. Кто осуждает? Христос Иисус умер, но и воскрес: Он и одесную Бога, Он и ходатайствует за нас. Кто отлучит нас от любви Божией: скорбь, или теснота, или гонение, или голод, или нагота, или опасность, или меч? как написано: за Тебя умерщвляют нас всякий день, считают нас за овец, обреченных на заклание. Но все сие преодолеваем силою Возлюбившего нас. Ибо я уверен, что ни смерть, ни жизнь, ни Ангелы, ни Начала, ни Силы, ни настоящее, ни будущее, ни высота, ни глубина,** **ни другая какая тварь не может отлучить нас от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем**» (Рим.8:31-39). Все самые трудные проблемы разрешимы в Господе, от Которого нас никто не отлучит, если мы сами не отречемся от Него, если мы только будем следовать за Ним, подражая Ему во всем. Эта любовь потрясла и разрушила человеческие представления о смысле жизни, перенеся центр тяжести с земли на небеса, с временного на вечное. С этой торжествующей мыслью о том, что любовь Божья настолько велика, что ради такого грешника, как я, страдал святой Господь, мы двинемся дальше.

«**Тогда воины правителя, взяв Иисуса в преторию, собрали на Него весь полк**  **и, раздев Его, надели на Него багряницу;** **и, сплетши венец из терна, возложили Ему на голову и дали Ему в правую руку трость; и, становясь пред Ним на колени, насмехались над Ним, говоря: радуйся, Царь Иудейский!**  **и плевали на Него и, взяв трость, били Его по голове.** **И когда насмеялись над Ним, сняли с Него багряницу, и одели Его в одежды Его, и повели Его на распятие**». Какое безумие человеческого греха! Какие нерассудительные люди, какие они великие пленники чужих идей и планов, когда они живут без Бога в сердце! Помысли, прежде чем что-то делать, чем кого-то унижать и на кого-то плевать. Перед воинами стоит смиренный, безгласный и Всесильный Господь, а они поступают с Ним, как с самым последним и самым падшим человеком. Где ваш разум, где ваша совесть, где ваши ценности? *Однажды старец рассказывал историю, как во времена Советской власти, во времена воинствующего атеизма и безбожия, в небольшом селении разрушали церковь. Один рьяный комсомолец начал крошить все святое со словами: «Если Бог есть, то пусть Он меня накажет сейчас». Так он громил и разрушал все, считая себя героем. Наконец, к нему подошел верующий старичок и сказал: «Бог тебя уже наказал, потому что ты не имеешь разума, поступая так против Бога». Такая смелость и любовь к Богу остановили безумного человека*.

Люди без Бога теряют разум. «**Но как они, познав Бога, не прославили Его, как Бога, и не возблагодарили, но осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце; назвав себя мудрыми, обезумели**», — сказано в Рим.1:21,22. Люди без Бога, как путешественники без карты, как водитель без зрения и как путь без цели. И вот такие слепые вожди ведут себе подобных слепых, чтобы когда-то упасть в яму. Не меньшая опасность таится и для тех верующих, которые теряют страх Божий, становятся самоуверенными, теряют духовные тормоза и забывают, Чьи они дети.

Воины поверили человеческой молве и уже изначально, не слыша и не зная Христа, занесли Его в список самозванцев, обманщиков, бунтовщиков и преступников, которых они казнили довольно часто. Это стало для них привычным делом, и они относились ко всем подобным людям как к преступникам. Из унижений Христа они делали себе удовольствие. Злые воины ничего подобного не делали с разбойниками, которых вместе со Христом вели на казнь, а над святым Богом совершалось такое зло. В своей предвзятости они не увидели Господа, не разглядели Мессию, совершив самое гнусное преступление на земле. Они начали издеваться над Царем царей, насмехались над Ним как над лжецарем, плевали на Него и били тростью по голове. И в этом, казалось бы, бессилии Господь являет силу любви. Он молчит, и Его молчание говорит громче любых слов. Он имеет ту любовь, которая долготерпит, все переносит и все покрывает. Будучи всесильным Богом, Иисус мог бы сделать так, чтобы плевки полетели назад, увеличенные в сто крат. Он мог бы сделать так, чтобы те, кто ставили Его на колени, в страхе задрожали пред Его величием и силой. Он мог бы сделать так, чтобы те, кто бил Его тростью, получили бы в ответ миллионы ударов. Он имел силу и власть приказать многочисленному ангельскому войску, чтобы весь полк римских воинов в прах в одно мгновение. И, скорее всего, имея такие возможности, мы, слабые и несовершенные в любви люди, так и сделали бы. Но Он этого не сделал, потому что Он пришел спасти этих заблудших людей, спасти пленников греха от рабства, Он пришел спасти и их, и нас. И Он — единственный, Кто знал, что спасение не совершается большей силой на меньшую силу, большим злом на меньшее зло, большим мщением на любые обиды. Он знал, что спасение совершается только любовью, которая одна только и способна угасить зло, нейтрализовать его. Господь исполнил пророческое Слово о Нем: «**Он был презрен и умален пред людьми, муж скорбей и изведавший болезни, и мы отвращали от Него лице свое; Он был презираем, и мы ни во что ставили Его. Но Он взял на Себя наши немощи и понес наши болезни; а мы думали, что Он был поражаем, наказуем и уничижен Богом. Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились. Все мы блуждали, как овцы, совратились каждый на свою дорогу: и Господь возложил на Него грехи всех нас. Он истязуем был, но страдал добровольно и не открывал уст Своих; как овца, веден был Он на заклание, и как агнец пред стригущим его безгласен, так Он не отверзал уст Своих**» (Ис.53:3-7). И в том, что Он не отвечал злом на зло, что Он не применил силу, а явил любовь даже на самые безумные и несправедливые действия людей, была победа Господа еще до креста Голгофы. И мы должны подражать в этом Христу.

Посмотрим на себя в свете этих событий. Всегда ли мы имеем свою точку зрения, основанную на Писании, или же мы подвержены различной людской молве, легки на навешивание разных ярлыков? Готовы ли мы заступиться за истину, если даже весь мир против нее? Готовы ли мы принимать решение по плодам жизни человека и по состоянию его сердца, а не по оценкам других людей? Готовы ли мы отстоять слабого и униженного, угасив своей любовью надвигающееся зло? Этого не сделали воины, этого не смогли сделать многие учителя Израиля и многие израильтяне, и потому они плевали в Своего Мессию. Когда мы не имеем мужества сделать правильный выбор, а поступаем по привычке, по зову толпы, по общественному мнению, а не по Слову Божьему, то мы становимся в ту толпу, которая издевалась над Христом. Русский философ Н.А. Бердяев писал: «*Почти чудовищно, как люди могли дойти до такого состояния сознания, что в мнении и воле большинства увидели источник и критерий правды и истины*!». Когда мы пользуемся мирскими мерками справедливости, а не Божьей меркой любви и прощения, тогда Сын Божий оказывается вновь перед судом грешников, и мы вновь своим немилосердием распинаем Христа, совершая безумие перед Богом. Вот уж действительно, что «**мудрость мира сего есть безумие перед Богом**» (1Кор.3:19). Мы не всегда способны даже без ущерба себе заступиться за истину, а Господь нес эту истину во всех неимоверных испытаниях и унижениях. Мы так редко побеждаем зло любовью, а Господь ради этого и пришел на землю, чтобы научить нас жить по любви. Мы так быстро становимся судьями чужих поступков, не зная всех намерений человека и всех обстоятельств, а Господь прощает даже тем, кто издевается над Ним. Исправим свои сердца и пойдем дальше, «**взирая на Начальника и Совершителя веры**» (Евр.12:2), вспоминая то, что багряница, напоминает нам о наших грехах, возложенных на Иисуса, чтобы по вере в Него мы могли облечься в одежды праведности; а венец из терна напоминает нам о боли каждого нашего греха, причиненной Христу, чтобы мы могли освящаться и принять от Него венец славы.

Путь от крепости до Голгофы составлял около тысячи шагов. Дорога проходила между домами и лавками. На всем пути стояли люди, местные жители и поломники, желавшие узнать вину осужденных. «**И когда насмеялись над Ним, сняли с Него багряницу, и одели Его в одежды Его, и повели Его на распятие.** **Выходя, они встретили одного Киринеянина, по имени Симона; сего заставили нести крест Его**». Этот эпизод и реален, и он же очень символичен. Симон, который, скорее всего, любил и чтил живого Бога и пришел на Пасху в Иерусалим на поклонение, никогда не думал, что ему придется нести крест того человека, которого будут вести на распятие. Наверное, он считал, что ему сильно не повезло. Так часто бывает в жизни, что то, что мы считаем поражением или неудачей, любящий Бог направляет во благо тех, кто любит Его. В глазах людей несение креста преступника было позором. Но в глазах Бога это было великой привилегией, которая по Божью проведению выпала на долю Симона, чтившего истинного Бога. Несение Симоном креста символизирует, что каждый последователь Господа будет нести свой крест, будет иметь страдания, будет вынужден идти узким путем. И когда на нашу долю выпадают страдания, то это не означает, что Бог оставил нас или что Бог желает нас наказать. Бог никогда не оставляет Своих детей. Бог никогда не посылает трудности, чтобы унизить Своих детей, но допускает это, чтобы возвысить и приблизить к Себе. И никакой человек, и никакая человеческая молва не могут унизить или поднять нас в глазах Бога, Который видит сердце:

*Никто не сможет нас унизить и поднять,*

*Лишь только Бог имеет ключ от тайны сердца,*

*Лишь наш Господь желает всех всегда обнять,*

*Нас возвышает Божья милость, благодать,*

*Любите Бога и в Христа всем сердцем верьте*.

Симон назван Киринеянином по названию города Киринея, который являлся греческим поселением на северо-африканском побережье Средиземного моря (современная территория Ливии). Это был процветающий торговый центр, где проживало много евреев. Симон прибыл в Иерусали, скорее всего, на праздник Пасхи как паломник. В Евангелии от Марка о нем сказано так: «**И заставили проходящего некоего Киринеянина Симона, отца Александрова и Руфова, идущего с поля, нести крест Его**» (Мк.15:21). Мы видим, что Симон был отцом Александра и Руфа. Упоминание этих имен в Евнгелии указывает на то, что эти люди были христианами, знакомыми Марку и многим другим верующим во время написания Евангелия Марком. Так как Марк писал из Рима, то логично предположить, что Александр и Руф были активными тружениками Римской церкви. Скорее всего, именно этого Руфа приветствовал Павел в своем Послании к Римлянам. «**Приветствуйте Руфа, избранного в Господе и матерь его и мою**» (Рим.16:13). Мать Руфа, жена Симона, наверное, в какое-то время так сильно по- матерински заботилась о Павле, что он называет ее своей матерью. Таким образом, мы видим, к каким добрым последствиям привел позорный в глазах людей крест для Симона: он уверовал сам, уверовали его сыновья, став активными делателями, и уверовала его жена. Несение креста привело к вере. Несение креста открыло Симону и его дому путь к духовной жизни и путь на небеса в вечности. «**Притом знаем, что любящим Бога, призванным по Его изволению, все содействует ко благу**», — констатирует благость Божьей воли Апостол Павел (Рим.8:28). Но при этом важно нести свой крест, не отказаться от него и не облегчить его тяжесть, достойно и без ропота пройти путь испытаний.

Не надо бояться трудностей и огненных искушений, потому что, только неся свой крест, мы можем изменяться и преображаться в образ Христа. Благодарение Богу за все. Эти слова наносят смертельную рану дьяволу и во всякой беде дают говорящему крылья для ободрения, силы для утешения и бальзам для исцеления. Только неся крест страданий за Господа, мы сможем хоть немного понять, какою ценою мы куплены, и как велика любовь святого Бога к нам. Через скорби Бог упражняет наши души в добродетели, превращая наш крест в великое благо. Апостол Павел говорит о том, как он в своей христианской жизни восполнял недостаток в плоти скорбей Христовых, разделяя с Господом не только радость будущего блаженства, но и боль преображения сердец через испытания и скорби в деле созидания Церкви Божьей: «**Ныне радуюсь в страданиях моих за вас и восполняю недостаток в плоти моей скорбей Христовых за Тело Его, которое есть Церковь, которой сделался я служителем по домостроительству Божию, вверенному мне для вас, чтобы исполнить Слово Божие**» (Кол.1:24,25). Мы не должны забывать о призыве для истинных последователей Христа, которые, выходя из грешного мира, будут нести поругание: «**Итак, выйдем к Нему за стан, нося Его поругание**» (Евр.13:13).

Проверим себя в свете этих событий. Готовы ли мы нести сегодня крест страданий за Христа и за дело созидания Церкви Божьей? Господь сделал все, а теперь дело за нами, за Его последователями. Готовы ли мы нести бремя трудностей, скорбей, поношений за Христа, готовы ли мы страдать за истину, не теряя любви? Это становится делать все труднее и труднее. Иисус достойно и свято прошел Свой путь, перенося позор, издевательства, поношения, плевки и удары от грешной толпы, нес до конца терновый венец, не озлобившись, но жертвуя Собой ради спасения тех, кто покается и примет Его в вое сердце. Вопрос о кресте стоит еще более глубже: готовы ли мы умереть за Того, в Кого верим, не отрекаясь от Него и любя тех, ради которых страдаем? Никакое дело, никакой жизненный путь, никакая вера не стоят того, чтобы им посвятить всю жизнь, если мы не готовы положить на это всю жизнь и не готовы расточать с избытком свою любовь. И это испытание является одним из самых суровых для нас, когда мы размышляем о Вечере? Если бы сегодня римские воины спросили нас, кто хочет понести крест Христа до Голгофы, мы бы, наверное, ответили все: «Я хочу». Так почему же сегодня мы не всегда готовы нести этот крест, почему не всегда подставляем плечо там, где трудно идет домостроительство Церкви Божьей, и желаем, чтобы это сделал кто-то другой? Выдержит ли наше строительство огонь Божьей правды, чистоты, искренности и любви? Ответим на эти вопросы для себя, исправим свои сердца и пойдем дальше.

«**И, придя на место, называемое Голгофа, что значит: Лобное место,** **дали Ему пить уксуса, смешанного с желчью; и, отведав, не хотел пить.**  **Распявшие же Его делили одежды его, бросая жребий;** **и, сидя, стерегли Его там;** **и поставили над головою Его надпись, означающую вину Его: Сей есть Иисус, Царь Иудейский**». Господь решил испить всю чашу страданий за наши грехи в полном сознании. Он не пожелал притупления болей посредством принятия уксуса с желчью. Единственную Его материальную ценность — одежду — делили палачи. Святой Бог висит вместе с разбойниками, висит посредине, как будто Он являлся самым страшным преступником среди них. Религиозные вожди приказали стеречь Его, боясь того, что и после физической смерти Он сможет совершить Свое дело. Дьявол и его люди желали опорочить славу Христа, но страшились Его воскресения. И воины сторожили распятых. Несмотря на то, что распинавшие были уверены в том, что никакого чуда не будет, оно произошло. Последнее слово всегда будет за Господом. Свет не может стать тьмою, даже если весь мир назовет его тьмою. Никакая смерть не сможет удержать Божественную жизнь. «**Но Бог воскресил Его, расторгнув узы смерти, потому что ей невозможно было удержать Его**» (Деян.2:24).

Потрясает суть обвинения на Христа, которое было записано над головою на трех (Ин.19:19-22) языках — на еврейском, греческом и латинском: «**Сей есть Иисус, Царь Иудейский**». Посредством надписи злые люди хотели унизить Христа, но Бог употребил это обстоятельство таким образом, что Его славе способствовала даже надпись обвинения. Впервые за всю историю человечества Личность судилась за то, Кем Она была на самом деле. Грешная толпа судили Царя Небесного за то, что Он действительно являлся Царем. Какая абсурдность греха, и какое величие любви Царя, отдавшего Себя в любви за подданных! Даже безбожник Руссо был вынужден воскликнуть: «*Если Сократ жил и умер как мудрец, то Иисус жил и умер как Бог*». Реальная жизнь и смерть Христа обладают большей силой, чем все изречения и предписания мудрецов и законодателей. Господь вместо обид на пленников греха являл только любовь. И здесь мы также должны проверить свои сердца на предмет обид. Мы часто не можем переносить справедливых обличений, а Господь переносил самые несправедливые и позорные осуждения. Мы часто зажигаемся обидой от самых простых моментов, а Господь просил прощения для распинающих Его. Будем взирать на Христа и смотреть на то, как Он переносил самые несправедливые обиды и надругательства. Иоанн Златоуст пишет: «*Помысли о словах, делах; помысли, что Он — Владыка, а ты — раб. Он пострадал для тебя, а ты — за себя самого; Он за причинявших Ему оскорбления, а ты — часто за обиженных тобою; Он — в глазах всего народа, в глазах пришельцев и соотечественников, которым Он изрекал человеколюбивые глаголы, а ты — в присутствии нескольких… Он совершенно молчал, подавая нам неоценимое врачевство — долготерпение*». Мы вновь и вновь видим, что все победы Господь одерживает универсальным оружием — любовью, отдающею себя ради других. Как важно нам всегда помнить, что Бог желает от нас веры, действующей не осуждением, не обидами, не силою, а любовью. В этом и состоит суть истинного христианства, а чтобы острее чувствовать и понимать эту суть, необходимо чаще поднимать голову на крест и на небо и чаще склонять в смирении колени сердца к земле, чтобы закрывалось земное и открывалось небесное.

Итак, отметим в **заключение**:

***Безумие человеческого греха может быть остановлено только силой всепобеждающей Божьей любви***, как это явил наш Господь в момент страданий за нас, бывших грешников.

 Чтобы возрастать в любви и приближаться к Богу в стесненных обстоятельствах, необходимо:

1. Никогда не терять твердой веры и упования на то, что Бог управляет всеми ситуациями и никогда не пошлет Своим детям напрасную боль, но даст возможность исправить свои сердца любовью.

2. Избирать в качестве эталона поступков не мнение большинства, а Божью волю.

3. Достойно нести данный Богом крест, благодаря за все Бога, проявляя любовь, прощение и долготерпение даже к обидчикам, зная, что последнее слово будет всегда за Господом, Который одержал победу над злом любовью.

Итак, ***взирай всегда на Христа и даже в самых отчаянных обстоятельствах побеждай безумие человеческого греха любовью, веря и зная, что конечное слово будет за Всевышним Судьей***». Аминь!

**Долготерпеливая любовь**

Лк.13:6-9: «*6* **И сказал сию притчу: некто имел в винограднике своем посаженную смоковницу, и пришел искать плода на ней, и не нашел;** 7 **и сказал виноградарю: вот, я третий год прихожу искать плода на этой смоковнице и не нахожу; сруби ее: на что она и землю занимает?** *8* **Но он сказал ему в ответ: господин! оставь ее и на этот год, пока я окопаю ее и обложу навозом, —** ***9* не принесет ли плода; если же нет, то в следующий год срубишь ее**».

 «*Человек не может по-настоящему усовершенствоваться, если не поможет усовершенствоваться другим*», — так говорил английский писатель Чарльз Диккенс (1812-1870). Никто в жизни не может быть по-настоящему счастлив, если живет так, как будто он один в этом мире, а все остальные должны служить ему. Самое трудное для исправления качество в сердце человека — это его эгоизм, желание жить только для себя. Такому человеку трудно подчиняться Богу, ему трудно понять Божий замысел жизни, трудно понять, что он является Божьим творением и создан для того, чтобы приносить добрые плоды и славить имя Господа. Как говорил Даниэль, «*какое ничтожество человек, если он не умеет стать выше себя*». Эгоистичность, которая ставит в центре Вселенной только себя, влечет к безответственности. Эгоистичному и безответственному человеку трудно принять, что Бог дал ему жизнь, что Бог является Его Господином, Который ожидает от посаженного в винограднике человека добрых плодов. Христиане всегда должны помнить слова Господа нашего Иисуса Христа: «**Не вы Меня избрали, а Я вас избрал и поставил вас, чтобы вы шли и приносили плод, и чтобы плод ваш пребывал**» (Ин.15:16). Наша жизнь должна строиться на основании важнейших истин Писания, что мы «**не свои**» (1Кор.6:19); что мы «**куплены дорогою ценою**» (1Кор.6:20), что «**не тленным серебром или золотом искуплены вы от суетной жизни, преданной вам от отцов, но драгоценною Кровию Христа как непорочного и чистого Агнца**» (1Пет.1:18); что Бог ожидает от нас добрых плодов, и что «**Ему дадим отчет**» (Евр.4:13). Чтобы не оказаться бесплодной смоковницей, чтобы не было трагической неожиданности в конце нашей жизни, отчет сердца перед Господом надо честно давать каждый год, каждый месяц и каждый день. «**Испытывайте самих себя, в вере ли вы; самих себя исследывайте. Или вы не знаете самих себя, что Иисус Христос в вас? Разве только вы не то, чем должны быть**» (2Кор.13:5). Вот прошел еще один год. Какие плоды мы принесли? Радуют ли они нашего Господа? Сказал бы Он сегодня нам, если бы пришел забрать Своих с этой земли: «Хорошо, добрый и верный раб», или же Он сказал бы: «Я не знаю вас».

 Ужасно жить бесплодной жизнью, но не менее ужасно преувеличивать свои плоды и стремиться, чтобы скорее срубить, как деревья, своим осуждением тех ближних, которые сегодня не приносят плодов. Для тех, кто неверно понимает или забыл свое назначение в жизни, свое место и ответственность перед Богом и свое правильное отношение к ближним, наш Господь говорит притчу о бесплодной смоковнице.

 «**Некто имел в винограднике своем посаженную смоковницу, и пришел искать плода на ней, и не нашел;** **и сказал виноградарю: вот, я третий год прихожу искать плода на этой смоковнице и не нахожу; сруби ее: на что она и землю занимает?**». В Палестине плодородная земля было очень дорогой. В самых лучших местах сажался виноградник. Мы видим здесь, что смоковница занимала самую лучшую почву, она была посажена в особенно благоприятном месте — в винограднике, что было необычным для тех времен. За ней больше ухаживали, над ней больше трудились, ее больше лелеяли, на нее тратились силы и средства. И вот хозяин пришел искать плод и не нашел. Такое случалось уже не один раз, а три года подряд, что свидетельствовало о привычной бесплодности смоковницы, несмотря на то, что она имела исключительно благоприятные возможности.

В этой притче под хозяином виноградника надо понимать Бога, а под виноградарем — милостивого и любящего Господа Иисуса Христа. Под смоковницей подразумевается неверующий Израиль, а также бесплодные христиане, посаженные в Божьем винограднике. Церковь Божья посажена в Его винограднике и отделена от этого мира, о ней как о невесте Христа проявляется особая забота и попечение. Такая любовь Божья к нам не означает, что мы можем спокойно жить, не принося никакого плода и не боясь быть срубленными и брошенными в огонь, как сухие ветки.

Наш Господь часто напоминал всем людям о том, что они будут отвечать перед Богом по тому, как они использовали данные Богом возможности и как исполняли свое назначение. «**И от всякого, кому дано много, много и потребуется, и кому много вверено, с того больше взыщут**», — сказано в Лк.12:48.

Проблема смоковницы (как и проблема многих сегодняшних христиан) состояла в том, что она только брала и ничего не давала, она вытягивала из земли соки, но не давала никаких плодов, она жила только для себя. Как и у бесплодной смоковницы не могло быть нейтралитета по отношению к обязанностям жизни, так и у каждого христианина и человека нет права жить так, как ему задумается. Многие безответственно говорят: «Моя вера — это мое личное дело. Я живу и никому не мешаю». Нет, это не так, потому что у нас нет личной церкви, но есть только одна Церковь, принадлежащая Господу, и есть только один Божий виноградник. Мы всегда занимаем какое-то благоприятное место, потому что по вере мы посажены в определенном винограднике на благоприятной почве. Мы можем питаться духовно и пользоваться всеми возможностями и привилегиями церкви, пользоваться Божьей милостью и благодатью, но ничего не давать другим, не изменяться к лучшему, не давать никакого плода. Но виноградарь прославляется не по тому, как пышно зеленеют листья на его деревьях, и не по тому, как они красиво цветут, а по тому, какой они приносят плод. Мы, как та смоковница, можем не только не приносить плода, но (и это очень важно!) мы тем самым приносим вред окружающим, оказывая негативное влияние на других своим примером. Так оно и есть в жизни, что, если мы не становимся лучше, мы становимся хуже: мы подаем соблазн для слабых, мы огорчаем сильных, мы делаем безразличных еще более безразличными. И чем дольше это продолжается, тем больше раскидываются ветви нашего бесплодия, и тем больше соков мы вытягиваем у других, и тем больший ущерб приносится Божьему делу. В духовных вопросах не бывает нейтральности, и если мы не собираем, то расточаем:

*Изберите труд и созиданье,*

*Что мы сеем в душах, то получим,*

*Мы не будем прежними с годами,*

*Можно стать иль худшим, или лучшим*.

Важнейшим плодом для христианина является его сердце, его характер:

*Всему, что доброе, Бог радуется с нами,*

*Ему угоден свет от жизни среди тьмы,*

*Но самым ценным под святыми небесами*

*Есть наш характер, а характер — это мы*.

Истинный плод человека — это принесение в дар частицы себя. Господь ожидает от нас плода духа и сердца. Он трудится с нами, чтобы увидеть следующие важные качества в нашем сердце: «**любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание**» (Гал.5:22,23). Он ожидает от нас, чтобы мы преображались в Его образ, подражали Ему, поступали так, как поступает Он. Бога как Хозяина виноградника не могут удовлетворить листья, не может удовлетворить ствол, не могут удовлетворить глубоко вросшие в землю корни и ничто другое, кроме плодов духа. Все у нас должно соответствовать званию и призванию, соответствовать Божьему назначению. Каждый человек получает от Бога жизнь не случайно, он рождается для какого-то дела. Каждый христианин, призванный в Божий виноградник, имеет свои обязанности, имеет определенные способности и предусмотренный Богом путь для реализации этих способностей с целью принесения плодов. Плоды человека определяются не тем, какие возможности он имеет, а тем, как он использует эти возможности. Всякий человек, всякая поместная церковь, всякий народ, которые не исполняют своего, данного им от Бога назначения, рано или поздно будут удалены со своего места. Нам очень много дал Господь, но за многое с нас и спросится. И горе тому, кто только делал вид, что трудится и приносит плоды. Горе тому, кто придет навстречу с Господом с пустыми руками.

Русский писатель Ф.М. Достоевский писал: «*Во всем есть черта, за которую перейти опасно; ибо раз переступишь, воротиться назад невозможно*». Бог долготерпит нас, но мы не должны своей бесплодной жизнью испытывать Его терпение и искушать Его бездельем. Мы не должны привыкать к милости Божьей и считать ее своей заслугой. Мы не должны своим неверием искушать Бога и думать, что Он ***должен*** нас терпеть и прощать. Так поступал Израиль в своем неверии и лицемерии, придя к полному отвержению Своего Мессии. В отличие от повествования в Евангелие от Луки, которое писалось для язычников, в Евангелии от Матфея, которое писалось для евреев, притча о бесплодной смоковнице имеет более предупреждающий грозный глас: «**Поутру же, возвращаясь в город, взалкал; и увидев при дороге одну смоковницу, подошел к ней и, ничего не найдя на ней, кроме одних листьев, говорит ей: да не будет же впредь от тебя плода вовек. И смоковница тотчас засохла**» (Мф.21:18,19). Это был единственный случай, когда наш Господь, знавший, что смоковница не принесет плода, сразу обрек ее на засыхание. В отличие от смоковницы, посаженной в винограднике (Лк.13:6), это была смоковница, посаженная при дороге (Мф.21:19). Это действие показывало ученикам, что народ Израиля, который символизировала смоковница (Ос.9:10; Иоил.1:7; Лк.21:29-31), не примет Мессию и не даст раннего и позднего плода. Почва их сердец была твердой, как почва при дороге. Это было иллюстрацией того, как духовно засохнет народ, который не принял своего Спасителя, и как понесет он наказание, которое изольется на него в 70 году, когда войска Тита полностью разорят Иерусалим, и Израиль надолго прекратит свое существование. Это относится не только к Израилю, но и ко всем людям. Неверующий и не проявляющий никакого поиска Бога, всегда останется бесплодным. Но не всякий верующий будет иметь плоды. Вера не дает плоды автоматически, нужно усилие и стремление, чтобы прославить своего Творца. По отношению к Израилю только поверивший Христу остаток во время земного служения имел жизнь и приносил плоды, и только оживший остаток народа Израиля в будущем вернется к своему Спасителю во время великой скорби и будет приносить Ему плоды и славу. В любом случае, тот, кто не проявляет живой веры и не приносит никакого плода, будет засушен, какие бы пышные листья и какие бы внешние проявления религиозности он не проявлял. Израиль исчерпал Божье долготерпение и как народ, который не принял Христа, был рассеян. Такова высшая Божья справедливость и правда жизни: Бог делает все, но если человек не откликается на Его любовь и остается бесплодным, если он не желает быть на плодоносной Лозе, то он, как бесплодная ветка, будет отсечен любящим Садовником. Ин.15:5,6: «**Я есмь лоза, а вы ветви; кто пребывает во Мне, и Я в нем, тот приносит много плода; ибо без Меня не можете делать ничего. Кто не пребудет во Мне, извергнется вон, как ветвь, и засохнет; а такие ветви собирают и бросают в огонь, и они сгорают**». Но это отсечение и удаление с виноградника производит Главный Садовник — Бог, а не люди, которые являются сами деревьями или ветвями на Его лозе.

 Кроме неизбежности суда для духовно бесплодных людей, мы видим здесь еще вторую, не менее важную линию: ходатайство Христа за нас, Его милость и долготерпение. Виноградарь молится об отсрочке суда: «**Но он сказал ему в ответ: господин! оставь ее и на этот год, пока я окопаю ее и обложу навозом, —**  **не принесет ли плода; если же нет, то в следующий год срубишь ее**». Не только служители в Божьем винограднике (они особенно!), но и все христиане должны проявлять ходатайство за немощных, и оказывать помощь тем, у кого нет плодов, чтобы возбудить у них ревность для плодоношения. Чем больше плодоносящих будет в церкви, тем больше благословений будет для каждого и тем больше прославится наш Хозяин Виноградника — Бог. Христос является любящим и милующим Ходатаем за нас перед Богом Отцом:

Евр.7:25: «**Посему и может всегда спасать приходящих чрез Него к Богу, будучи всегда жив, чтобы ходатайствовать за них**».

Рим.8:34: «**Кто осуждает? Христос Иисус умер, но и воскрес: Он и одесную Бога, Он и ходатайствует за нас**».

1Ин.2:1,2: «**Дети мои! сие пишу вам, чтобы вы не согрешали; а если бы кто согрешил, то мы имеем ходатая пред Отцом, Иисуса Христа, праведника; Он есть умилостивление за грехи наши, и не только за наши, но и за грехи всего мира**».

 Наш Господь не только умер за нас, не только дал нам дар веры и дар вечной жизни, не только поддерживает нас во всех обстоятельствах и дает силы, но Он еще и ходатайствует за нас, защищает нас в наших падениях и ошибках, просит отсрочки наказания и дает каждому возможность для покаяния и исправления. Бог предусматривает нам право исправления при ошибке. Можем ли мы защищать человека, который десятки и сотни раз подводил нас? Можем ли мы ожидать в терпении от человека, которого спасли от смерти и которому дали все для благословенной жизни, но который делает нам зло, можем ли мы от такого человека ожидать изменений? Нам это трудно, нам чаще всего хочется сказать: «Пусть будет несчастен, если не хочет быть счастливым». Но если совершенный и святой Господь долготерпит нас, прощает нас, ходатайствует за нас и ждет не год, не два и не три, а порой целую жизнь от нас добрых плодов до тех пор, пока есть хоть малейшая надежда на изменение, то тем более это должны делать мы. Нам надо уметь ждать и уметь помогать слабым.

Как Господь ходатайствует за людей перед Богом Отцом, так и верующие должны ходатайствовать за погибающий и бесплодный мир; так и духовные и сильные верующие должны ревновать о плодах их слабых братьев и сестер. Человек — это то, во что он верит; это то, чем он живет, это то, к чему он стремится, и чем наполнено его сердце. И если мы не верим в Господа, Который посадил нас в Свой виноградник, если мы не живем жизнью других в этом винограднике, их болями и радостями, если наше сердце не наполнено соучастием и любовью к ближним, то мы никогда не сможем приносить истинного плода для славы Божьей. А то, что не служит Божьей славе, не может считаться достойным плодом. Человеку легче совершить суд, чем терпеливо ожидать плодов от ближнего. Но любовь долготерпит к ближним и живет надеждой на плоды их жизни в будущем. Поэтому мы должны подражать Господу и проявлять любовь и долготерпение к другим, пока есть хоть малейшая надежда на плоды в их будущей жизни.

 «*Может быть, не меньше служит тот Высокой воле, кто стоит и ждет*», — писал английский публицист Джон Мильтон (1608-1674). Как прекрасен человек, умеющий терпеть и ждать! Его сердце руководствуется любовью и заботой не о себе, а о других. Как важно не спешить рубить, как важно не горячиться, потому что мы не знаем и не можем знать всего внутреннего мира людей, мы не знаем полноты Божьих планов и Божьего научения для этого человека, но это знает только Бог. И если совершенный Бог долготерпит каждого из нас, трудится с нами до тех пор, пока есть хоть малейшая надежда, то как же должны быть терпеливы мы, несоверешенные и прощенные люди, к своим ближним, которые чаще всего, к сожалению, принимаются нами за менее совершенных! Пока ты терпишь, Бог трудится и в тебе, и в ближнем, Он еще не закончил Свою работу по созданию душ, процесс еще идет, поэтому умей ждать и надеяться. Умей ждать не пассивно, а активно трудись над собой, чтобы не напрасно занимать место в винограднике Божьем. И не радуйся, когда соседняя смоковница, или вишня, или яблоня не имеет плода, но удобряй ее. Не хватайся за топор, когда дерево еще не упало, но сделай все, чтобы этого падения не было. Твоя доброжелательность проложит мосты доверия и помощи тому, кто в этом нуждается.

Почему нам рубить часто легче, чем ждать и терпеть? Потому что при терпении самому нужно быть всегда с плодами, а суд совершается чаще всего тогда, когда человек находится сегодня с плодами, но он уже забыл, что вчера и долгое время он был бесплоден. Он уже забыл, что многие долгое время терпели его и трудились над ним и для него. Самый первый показатель Божьей любви звучит так: «**Любовь долготерпит, милосердствует**» (1Кор.13:4). Без этого нет истинного христианства и истинной церкви, без этой основы мы только пышные бесплодные листья, которые зеленеют и думают, что уже с плодами; без этого мы похожи на цветущие деревья, которые внешне радуют, но они не дают плода. Цвет быстро опадает, а плод требует усердного терпения.

 Мы должны во всем подражать Господу. Как долготерпелив Он к нам! Он не срубил под корень Давида, который согрешил с Вирсавией. Он не срубил отрекшегося Петра. Он не срубил Савла, который сначала гнал Церковь, а потом стал великим Апостолом Павлом. Он не срубил и не отрекся от учеников, которые оставили Его при аресте в Гефсиманском саду. Он не срубил Фому, который сомневался в Его воскресении. Он не срубил и нас, когда мы были в греховном мире и были врагами Ему по своему образу жизни и неверию. И, что самое важное, Он и сейчас не срубает нас, когда мы падаем, когда не имеем долгое время никаких плодов, когда еле заметны наши всходы, когда мы только занимаем место в Божьем винограднике и иногда бываем не примером, а только препятствием для других людей на пути в небесные обители. Он и сейчас, несмотря на самые благоприятные условия, которые созданы для нас, постоянно создает еще более лучшие и ожидает с надеждой на нашу ответную любовь к Нему и к ближним. Сколько десятков и сотен раз мы падали, сколько времени мы были без плодов, сколько раз мы поступали не по Слову Божьему! Разве не видит и не знает об этом наш Господь? Но срубил ли Он нас? Нет! И нам важно относиться к другим так, как относится к нам Господь. Господь отдал Себя на смерть ради нас, грешных. Столько, сколько пришлось претерпеть Ему за каждого из нас, никто никогда не сможет вместить в своем разуме. И после того, как была отдана жизнь на кресте, после воскресения, после образования Церкви, после донесения всей полноты истины, Господь долготерпит этот развращенный мир, долготерпит отступивших и дает надежду на исправление. Вспоминая страдания Христа, будем вспоминать, что мы все время должники у Бога, должники по отдаче любви. Об этом Апостол Павел так писал в Рим.13:8-10: «**Не оставайтесь должными никому ничем, кроме взаимной любви; ибо любящий другого исполнил закон. Ибо заповеди: не прелюбодействуй, не убивай, не кради, не лжесвидетельствуй, не пожелай чужого и все другие заключаются в сем слове: люби ближнего твоего, как самого себя. Любовь не делает ближнему зла; итак любовь есть исполнение закона**». Всякое доброе дело есть плод любви. И здесь Апостол Павел не сказал, что любить — это хорошо, но он сказал нечто более значительное: он повелевает христианам ***быть должниками в любви друг к другу***. Быть должником любви другому — какой прекрасный принцип жизни! Тот, кто по-настоящему ощущает себя должником, всегда стремится отдать долг, и он плохо себя чувствует, он не имеет мира и покоя, пока не вернет долг. Павел и говорит здесь, что мы не должны хорошо себя чувствовать, если не отдаем постоянно долг в любви друг другу как получившие несметные богатства от Христа в даре вечной жизни и спасения, в Его жертвенной любви к нам. Выше этой любви нет ничего, и уплатить долг за любовь можно только любовью. Из любви пришел к нам на землю Сын Божий, из любви пошел за нас на крестную смерть, из любви долготерпит нас сегодня, из любви помогает нам и укрепляет нас в вере. Но для чего Он это все делает? Чтобы нас научить любить, чтобы научить людей строить правильные отношения друг с другом, чтобы подготовить нас к новой жизни в вечности. Цель Бога — не наказание, а исправление, не срубить, а очистить дерево, чтобы оно дало еще больший плод. Тогда будет прославлен Господь, тогда укрепятся руки и колена долготерпеливых, тогда общий сад станет лучше и благословеннее, тогда не будет пустовать земля, и не будут пребывать в бездействии все наши возможности. Тогда каждому из нас станет комфортней в винограднике, каждому станет легче вдыхать воздух любви и доброжелательности. В этом и есть суть христианства и суть Божьей созидательной любви, которая готова страдать сегодня за конечный успех дела в вечности.

 *Существует известная притча о том, как на небесном совете строились планы спасения человека. Правда выступила и сказала, что человек так далеко отошел от Бога, что дело его спасения является очень сложным. Справедливость сказала: «Не следует идти к людям, потому что они ослеплены грехом и не примут любви Божьей, они убьют Господа и будут продолжать жить еще более греховной жизнью. Милость встала и сказала: «Нужно идти к человеку. И когда он будет злым, надо угасить зло любовью; когда он будет жестоким, нужно перетерпеть и покрыть все милостью и прощением; когда он не будет иметь надежды и света, надо явить ему свет и святость, представив самый великий и самый благословенный выбор в жизни»*.

Такова природа нашего Господа Иисуса Христа, умершего и воскресшего ради нашего оправдания. Нет и не может быть более высокого примера для подражания, чем подражание Христу. И это подражание начинается и заканчивается любовью. Иоанн Златоуст призывает христиан к истинной любви, проявляющейся тогда, когда мы живем не собой, а всеми братьями и сестрами и несем их радости и переживания как свои: «*Любовь представляет тебе ближнего, как тебя самого, и научает радоваться его благополучию, как твоему собственному, и чувствовать его несчастья, как твои собственные. Любовь соединяет многих в одно тело и делает души их жилищами Святого Духа, потому что не в разделенных друг от друга, но в соединенных по душе может обитать Дух мира. Любовь делает общими для всех блага каждого*».

Итак, все мы как христиане находимся в одном винограднике, и наша задача — не рубить, а исцелять неплодоносящие деревья до тех пор, пока есть надежда. Наша задача — удобрять почву, поливать, ограждать от сорняков, давать свет ближним, а не срубать того, кто мешает тебе. Человек, в которого верят, способен быстрее измениться к лучшему, ему помогает наше доброе отношение, наше ожидание добра, которое уже само по себе есть добро. «*Верьте человеку — и вы сделаете для завоевания его сердца гораздо больше, чем всевозможные постановления закона и власти*», — отмечал английский писатель С. Самюэль (1812-1904). И здесь мы можем согласиться с Гете (1749-1832), что «*человек живет настоящей жизнью, если счастлив чужим счастьем*». И только лишь тогда, когда все возможности исчерпаны, когда вся почва была удобрена, когда все было сделано, когда было дано много времени, но не было никаких плодов, тогда можно отдать такое бесплодное дерево Богу для того, чтобы Он явил в должной мере Свой суд и Свою милость, если это будет Ему угодно. Садовник не говорит: «Если не будет плода после всего, то **я** срублю ее сам». Нет, он говорит хозяину виноградника: «**Ты** срубишь ее», подчеркивая, что это является исключительной привилегией хозяина. Мы должны исполнять свою часть труда, как это обещает хозяину виноградника садовник: «**Я окопаю ее и обложу навозом, —**  **не принесет ли плода»**. А все остальное находится в руках Господа, Который только и знает намерения о нас, намерения во благо, а не на зло. Но при этом мы никогда не должны злоупотреблять долготерпением и милостью Господа. Бог долготерпит бесплодных последователей, но долготерпит с надеждой на исправление. Но если же этого не наступит, то долготерпение сменится святым гневом, и бесплодные деревья будут срублены и брошены в огонь. И тогда уже никакие ходатайства помочь не смогут. Дорогие братья и сестры, анализируйте свои плоды и не искушайте Господа напрасно потерянным временем пребывания в Божьем винограднике, а также не торопитесь срубать тех, кто сегодня не плодоносит, но помогите им! Пусть нам об этом еще раз напомнит прочитанное нами Слово.

 Итак, отметим в ***заключение***:

***Успех нашей жизни пред Богом будет определяться не только нашими плодами, но и тем, как мы с надеждой помогали стать плодоносным другим людям***. Поэтому для прославления Господа в нашей христианской жизни необходимо:

1. Жить и трудиться с полным осознанием того, что мы находимся в одном Божьем винограднике, у одного и того же Хозяина — Бога и у одного и того же Виноградаря — Господа, завися друг от друга и имея возможность влиять друг на друга. Нет нейтралитета в вере, но всегда есть либо добрый, либо худой плод нашей жизни.

2. Постоянно ревновать о своих плодах жизни, зная, что бесплодная жизнь рано или поздно будет сурово наказана.

3. Уметь ждать и терпеть в любви ближнего, создавать еще более благоприятные условия для того, чтобы и он приносил добрый плод, умножая плоды общего сада и наполняя Божий сад атмосферой любви.

 Итак, ***не спеши рубить ближнего, а спеши приносить плоды терпения и любви, чтобы самому остаться в Божьем винограднике и чтобы помочь ближнему стать плодоносным***». Аминь!

**Любовь, возвращающая в отчий дом**

Лк.15:11-24: «*11* **Еще сказал: у некоторого человека было два сына;** *12* **и сказал младший из них отцу: отче! дай мне следующую мне часть имения. И отец разделил им имение.** *13* **По прошествии немногих дней младший сын, собрав все, пошел в дальнюю сторону и там расточил имение свое, живя распутно.** *14* **Когда же он прожил все, настал великий голод в той стране, и он начал нуждаться;** *15* **и пошел, пристал к одному из жителей страны той, а тот послал его на поля свои пасти свиней;** *16* **и он рад был наполнить чрево свое рожками, которые ели свиньи, но никто не давал ему**. *17* **Придя же в себя, сказал: сколько наемников у отца моего избыточествуют хлебом, а я умираю от голода;** *18* **встану, пойду к отцу моему и скажу ему: отче! я согрешил против неба и пред тобою** *19* **и уже недостоин называться сыном твоим; прими меня в число наемников твоих.** *20* **Встал и пошел к отцу своему. И когда он был еще далеко, увидел его отец его и сжалился; и, побежав, пал ему на шею и целовал его.** *21* **Сын же сказал ему: отче! я согрешил против неба и пред тобою и уже недостоин называться сыном твоим.** *22* **А отец сказал рабам своим: принесите лучшую одежду и оденьте его, и дайте перстень на руку его и обувь на ноги;** *23* **и приведите откормленного теленка, и заколите; станем есть и веселиться!** *24* **ибо этот сын мой был** **мертв и ожил, пропадал и нашелся. И начали веселиться**».

Один служитель Божий сказал: «*Без Бога люди — сироты, а с Богом — любимые дети*». Запутавшееся в своих поисках, обессилевшее в своей гордости и уставшее от бессмысленности человечество нервозно ищет сегодня пути выхода из сложившейся исторической реальности и никак не может найти их. Политики, ученые, психологи, философы, социологи и все руководящие члены общества во всех странах ищут национальную идею, предлагают пути процветания и счастья, пути укрепления мира и безопасности. Но никакого положительного результата нет, люди не получают обещанного, и даже наоборот — наблюдается все больший разгул терроризма, рост числа локальных войн, ухудшение условий жизни простых людей, возрастающий обман, продажность и лицемерие людей ради собственной выгоды. Мы видим, как человечество утопает в крови от войн и насилия, как оно задыхается в грехе и разврате, как ненадежны и лукавы обещания сильных мира сего. Миллионы беженцев, миллионы голодающих, миллионы разрушенных семей и детей без родителей, миллионы безработных, оставленных и никому не нужных людей. Наркомания, пьянство, блуд, культ тела, половые извращения, фанатизм и безразличие ко всему происходящему, небывалый эгоизм и безрассудность — вот черты поколения людей, живущих в 21-ом веке. Почему так происходит, в чем причина всего этого? Причина в нашем духовном сиротстве. Люди оставили Бога, ушли от Творца, возгордились и не признают, что они сотворены совершенным Господом. Их гордость не позволяет сказать им, что они имеют Отца на небесах, но их безумие позволяет сказать, что они произошли от обезьяны. Что же делать? Где выход? Как поступать и как жить, чтобы выйти из этого состояния? Притча о блудном сыне дает ответ на этот вопрос. Это повествование в Библии является самым величайшим из всех повествований для всех времен и народов, эту притчу знают все. Но нам важно не только знать ее, но и держаться ее принципов.

 Итак, «**у некоторого человека было два сына;** **и сказал младший из них отцу: отче! дай мне следующую мне часть имения. И отец разделил им имение**». По законам того времени, старший сын получал две трети наследия, а младший сын — одну треть (Втор.21:17). Но это было только в том случае, если отец или умирал, или оставлял все, уезжая и удаляясь от руководства всеми делами имения. Мы видим в этом эпизоде сильное проявление греховной природы человека, дерзкое поведение, отсутствие всякого милосердия, такта, неблагодарность и жестокость сына по отношению к отцу. Он не просит, он не говорит, чтобы отец для пробы дал ему только малую часть средств. Нет, он, по сути, ***требует*** всю часть, требует как должное, хотя отец может и отказать в наследстве. Материальные блага отца дороже ему, чем сам отец. Младший сын, по существу, сказал следующее: «Отец, ты все равно рано или поздно умрешь. Все равно третья часть имения будет принадлежать мне. Мне не хочется долго ждать, я хочу иметь все, сразу и сейчас, и хочу сам, без тебя, распорядиться своей жизнью». Грешные люди, особенно молодые и не видевшие трудностей жизни, принимают добро к ним в жизни как должное, милость как обязанность, а Божьи дары как долги для человека от Бога. Им хочется иметь в жизни все и сразу, им не хватает терпения, они думают только о сегодняшнем дне и не заботятся о будущем. Грешному человеку всегда хочется вырваться из-под действия добрых правил, уйти от дисциплины, выйти из-под опеки Отца Небесного, стать независимым. Он не желает быть послушным, но стремится жить так, как хочется сейчас. Он рвется к свободе, нарушая все доброе и вечное. Грешник рвется к свободе грешить и ошибочно думает, что вот это и есть жизнь, не осознавая при этом, что свобода грешить и есть самое великое рабство.

Младший сын, как и большинство людей мира сего, был высокого мнения о себе. Он был уверен, что сам справится со всеми задачами и проблемами и построит жизнь лучше, чем отец. В основе же всего поведения лежал эгоизм и желание жить только для себя. И мы видим, что блудный сын не просто случайно сбился с пути, как заблудшая овца. Он ***умышленно и сознательно*** грешил. Большинство людей грешит сознательно, не признаваясь в этом даже самим себе и не осознавая, что Бог видит все и знает каждое намерение сердца. Все намерения сердца сына, все его несовершенства и всю нелюбовь видел и отец. Какое любящее сердце имел отец, какое снисхождение и какую мудрость он проявил! Он понимал, что сейчас бесполезно что-то объяснять сыну, что сейчас он ничего не поймет, что нужно многое пережить и на своем опыте понять смысл жизни и увидеть себя в правильном свете. Отец понимал, что для того чтобы оценить то, что имеешь, иногда надо многое потерять и начать питаться свиными рожками, для этого необходим личный опыт трудностей. Любящий отец отпускает сына. Он отдает ему все, что тот просил, и у сына не было никаких оснований считать отца злым и иметь хоть малейший повод для ухода из дома. Отец не упрекает сына, он не говорит: «Я никогда не приму тебя обратно за такой поступок, никогда не возвращайся ко мне!». Он не говорит ему: «У меня больше нет сына». Родители никогда не должны отчаиваться и сдаваться, никогда недолжны прекращать своих молитв, но должны любить своих детей, чтобы те знали, что у них всегда есть возможность вернуться в отчий дом. Отец с сожалением и болью в сердце отпускает сына, но не вычеркивает его из своего сердца. Только тот, кто молится или молился за своих блуждающих детей, знает, какие страдания и какую жгучую боль доставляет отцовскому сердцу удаление детей от Бога. Только любящий отец знает, сколько пролито слез за ушедшее дитя. Конечно же, отец переживал за свое дитя, конечно же, он молился за него, ходатайствовал за него, ждал его возвращения и верил, что он вернется. У него есть любовь, которая готова все перенести, все перетерпеть, которая всего надеется и всему верит. Отец, несмотря ни на что, не обозлился, не потерял самообладания и не счел своего сына потерянным или чужим. Таково сердце любящего нас Бога. Наши боли являются Его болями, Он страдает вместе с каждым Своим дитем. Люди часто покидают Бога, но Бог никогда не оставляет ни одного человека до тех пор, пока он жив, и до тех пор, пока есть хоть малейшая надежда на лучшее. Бог только немного допускает испытаний для нас, чтобы научить и привести к Себе, но Он никогда не оставляет нас. Если бы Бог, хоть на миг оставил человечество и этот мир, то все сразу же погибло бы. Отец олицетворяет в этой притче любящего Отца Небесного и Господа нашего Иисуса Христа, а блудный сын олицетворяет грешников, живущих без Бога.

 Удаляющийся от Бога быстро теряет все, что имел ранее. Он уходит в дальнюю сторону греха и во власть дьявола. Удаление от Бога есть приближение к аду; удаление от Бога есть расточительство всего доброго, расточительство времени, способностей, возможностей. Так случилось и с гордым сыном. «**По прошествии немногих дней младший сын, собрав все, пошел в дальнюю сторону и там расточил имение свое, живя распутно.** **Когда же он прожил все, настал великий голод в той стране, и он начал нуждаться;** **и пошел, пристал к одному из жителей страны той, а тот послал его на поля свои пасти свиней;** **и он рад был наполнить чрево свое рожками, которые ели свиньи, но никто не давал ему**». Грех приводит к духовному голоду и к унизительному рабству души, к полному отчаянию и неудовлетворенности, к разочарованию в планах. Грех приводит к тому, что человек остается один на один с собою, и помощи ждать ему не от кого.

 Греховное состояние Слово Божье сравнивает с состоянием *безумия*. Блудный сын только тогда пришел в себя, когда начал рассуждать об отце и о своем положении, а до этого времени он был вне себя. «**Придя же в себя, сказал: сколько наемников у отца моего избыточествуют хлебом, а я умираю от голода;** **встану, пойду к отцу моему и скажу ему: отче! я согрешил против неба и пред тобою** **и уже недостоин называться сыном твоим; прими меня в число наемников твоих**». Грешный и нераскаявшийся человек думает, что он свободен, в то время как он находится в плену греха, в состоянии тьмы и губит сам себя, удаляясь от Бога. Известный толкователь Библии Мэтью Генри так сказал о грешниках: «*Из всех больных людей они являются самыми большими врагами собственного исцеления*». И это действительно так. Например, пьяница губит свое здоровье, губит свою душу, мучает семью, губит добрые отношение и отравляет жизнь окружающим, притом еще и платит деньги за все это зло, обворовывая себя и других. Ленивый делает себя ни на что не способным и превращается в духовного инвалида. И так со всяким грехом.

Человек до тех пор не сможет придти в себя, не сможет быть самим собой, не сможет обрести свое истинное «я», не сможет быть тем, кем задумал его Творец, пока он живет без Бога. Пока человек живет без Бога в сердце, он еще не пришел в себя. Возрастающая апатия и разочарование людей в жизни отражают более глубокую проблему: неспособность человека быть тем, кем его задумал Бог. Слово Божье так говорит о цели создания человека Богом: «**Ибо мы — Его творение, созданы во Христе Иисусе на добрые дела, которые Бог предназначил нам исполнять**» (Еф.2:10). Бог создал человека для любви и добрых дел. Интересное слово, переведенное на русский язык словом «творение» стоит в греческом оригинале, на котором написан Новый Завет: *poiema*, которое переводится дословно «произведение искусства, шедевр». Человек — Божий шедевр, и таким желает видеть его Бог, и таким Он сделает каждого, кто вернется к Нему. Без Бога человек такой, какой он есть, но, только придя к Богу и живя Его ценностями, человек становится тем, кем задумал Его Творец. До покаяния этот будущий шедевр обезображен грехами, испорчен самоправедностью, завышенной самооценкой, гордостью и эгоизмом, опустошен неверием и отсутствием смысла жизни без Бога.

 Живя в грехах, люди даже не замечают своего безумия, они не задумываются над смыслом и целью жизни, они находятся вне себя и не могут придти в себя без Божьей помощи. Суета, спешка, поверхностность — это проклятие нашего времени. Давайте только вдумаемся и честно оценим положение человека, оставившего Отца Небесного.

*Люди изобретают космические корабли, чтобы достичь других далеких планет, но часто бессильны расчистить снег в аэропортах и наладить нормальное движение на дорогах в своем городе*.

*Люди изобрели средства коммуникации, чтобы связаться с любым человекам и иметь общение в любой точке земного шара, но чувствуют себя одинокими с самыми близкими соседями, а иногда и даже с родными*; *объединяются экономики, страны, валюты, но души становятся все более разобщенными*.

*Люди изготовили столько оружия, что можно уничтожить все население земного шара сотни раз, но не могут победить преступность, покончить с алкоголизмом и наркоманией даже в самом маленьком отдельном городе, и для того, чтобы не истребить друг друга человечество держит армию, полицию, международные войска миротворцев, множество служб и людей, которые одних оберегают от других*.

*Люди многое достигли в медицине, могут делать пересадку сердца, но не могут изменить души одного человека, не могут предотвратить роста болезней и не могут перейти установленной Богом средней продолжительности жизни*. «**Дней лет наших семьдесят лет, и при большей крепости восемьдесят лет**», — сказано в Божьем Слове (Пс.89:10).

*Люди накопили много материальных ценностей, которых бы хватило для счастливой жизни всего человечества, но при этом одни роскошествуют, а другие голодают; одни купают своих собак в золотых ваннах, а другие не имеют крыши над головой; люди накопили много ценностей, но самую важную ценность человеческой души уничижили, поставили ни во что, превратили человека в маленький винтик или механизм для того, чтобы приносить кому-то прибыль*.

*Люди так борются за свои права и свободу и так превознесли свободу грешить, что забыли об ответственности, забыли о том, что за все придется отвечать, что не всегда так будет; и даже самую общепризнанную ценность семьи извратили настолько, что узакониваются однополые браки, и эти извращения и мерзости считают нормой, всеми силами защищают эти безобразия и даже выставляют это напоказ как образец свободы современного человека*.

Но многие могут сказать сегодня: «Я не убивал, не воровал, не делал зла, жил честно, всех любил». Такому человеку не хватает только ангельских крылышек, чтобы вспорхнуть в рай и получать там комплименты от Бога: «Какой ты хороший, как хорошо, что ты сам Меня нашел». Но таких совершенных людей нет и не может быть по многим причинам:

1. Все люди — грешные, все имеют свои недостатки, и об этом Слово Божье говорит: «**Все согрешили и лишены славы Божие**й» (Рим.3:23). И если мы честно посмотрим на себя, то мы признаем это.

2. Самым большим грехом является грех неверия, грех отвержения своего Творца Бога, отвержение Отца Небесного. Представьте себе внешне хорошего человека, который говорит своему отцу: «Ты — не мой отец, я не признаю тебя своим родителем, я не желаю жить по вечным законам, я придумаю свои законы, ты мне не нужен, я буду служить не тебе а греху и дьяволу, я свободен и сам решу, что мне делать». Без веры нет связи с Богом, «**без веры угодить Богу невозможно**» (Евр.11:6). Бог не будет силой вести человека в рай. Бог, давая человеку свободу выбора, ждет обращения человека в молитве покаяния за помощью, чтобы помочь ему во всей полноте.

3. Без Божьей помощи, без вмешательства Всемогущего Бога человек никогда не сможет сам разрешить все свои проблемы.

Неужели сегодня разумный человек не понимает, что не всегда так будет, что Божье долготерпение не беспредельно? Неужели люди не понимают, что рано или поздно они окажутся в положении духовного банкрота или в положении блудного сына, будут в крайней нужде и безысходности? «**И он рад был наполнить чрево свое рожками, которые ели свиньи, но никто не давал ему**». Из сына богатого отца блудный сын опускается на самое дно и выполняет самую позорную работу для евреев: пасет свиней и питается свиными рожками. А где же твои веселые друзья? Где же все те, кто веселился с тобой? Кода были деньги и возможности, было много друзей, но когда не осталось ничего, то все друзья исчезли. Греховный мир никогда не даст то, чего обещает. Ни один человек не может дать другому то, что дает Бог. Грех и неверие никогда не сделают человека счастливым. Расплата рано или поздно настанет. Неужели люди не видят надвигающихся судов Божьих, которые проходят уже по всей земле в виде стихийных бедствий, катастроф, аномальных природных явлений, число которых увеличилось в последние десятилетия в сотни раз. Неужели люди не понимают, что их грехи настигнут их, если они не изменятся и не придут к Богу? «*Если Бог не накажет наше поколение, то Ему придется извиняться перед Содомом и Гоморрой*», — так справедливо заметил один мудрый человек.

Сегодня люди, оставившие Бога и живущие так, как будто Бога нет, гораздо хуже блудного сына, а их поступки гораздо отвратительнее. Но любящий Господь, подобно отцу блудного сына, не меньше любит сегодня каждого человека, к каждому стучится в сердце с нежной и трепетной надеждой, каждого желает простить и вернуть царские одежды, каждого зовет вернуться в Отчий дом, вернуться к вечным и совершенным Божественным ценностям. Он еще призывает сегодня людей придти в себя, начать размышлять, призывает людей увидеть свое бедственное положение и вернуться в объятия любящего Отца. Верно говорил Блаженный Августин, что *«если хочешь избежать гнева Божия, приди к Нему в объятия*». У любящего Отца Небесного эти объятия пока еще открыты, и Он ждет возвращения к Нему, Он говорит:

«**Содрогнитесь, беззаботные! ужаснитесь, беспечные!**»,— предупреждает всех Господь через Божьего пророка (Ис.32:11).

«**Ищите Господа, когда можно найти Его; призывайте Его, когда Он близко**», — сказано в Книге пророка Исаии (Ис.55:6).

«**Остановитесь и познайте, что Я - Бог: буду превознесен в народах, превознесен на земле**»,— сказано в Божьем Слове (Пс.45:11).

«**Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим; ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко**», — призывает наш Господь Иисус Христос (Мф.11:28-30).

«**Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною**», — умаляет Господь Вседержитель перед грядущими судами человека, персонально взывая к сердцу каждого (Отк.3:20).

Каждый человек до обращения к Богу является блудным сыном. Каждый человек получил от Бога хорошие возможности быть добрым, справедливым, жить в любви к людям, получил определенные способности и дарования, каждый «получил часть своего имения» и каждый без Бога бесцельно проматывает эти богатства. Всякий неверующий человек не признает первенство Бога в Его жизни, даже тогда, когда он и не отрицает непосредственно Бога. Но важно не только не отрицать, но и признавать Отца Небесного, так же, как важно не только не отрицать того, что у нас есть земной отец, но и признавать его и любить его. Не надо стыдиться того, что мы были все блудными сынами, но надо бояться остаться такими навсегда, надо торопиться вернуться к Отцу, вернуться к вечным и Божественным ценностям. Как это сделать? Нужно сделать такие же шаги, какие сделал блудный сын:

1. Придти в себя и признать сердцем свое несовершенство, свое бессилие, свое жалкое, беспомощное положение и крайнюю нищету без Бога, признать в сердце свои грехи, свою вину и осознать потребность в совершенном Отце Небесном, осознать, что с Отцом несравненно лучше.

«**Придя же в себя, сказал: сколько наемников у отца моего избыточествуют хлебом, а я умираю от голода;** **встану, пойду к отцу моему**».

2. Быть готовым иметь любое положение перед людьми с Богом, принимать прощение Божье как милость, а не как заслугу и не смотреть на людей и их мнение. «**И уже недостоин называться сыном твоим; прими меня в число наемников твоих**». Блудный сын не смотрел на людей, его не волновало их мнение, он шел к отцу, он искал его благорасположения. Человек не должен в своих шагах к Богу слушать мнения людей, которые еще не пришли к Нему, подобно тому, как человек не должен полагаться на мнение другого человека о вкусе блюда, если оно ни разу его не пробовал. Он идет не к людям, а к Богу, ищет милости не у людей, а у Бога.

3. Совершить действием то, что в сердце: встать и пойти навстречу Отцу, признать свои грехи и попросить прощения у Отца Небесного. «**Встану, пойду к отцу моему и скажу ему: отче! я согрешил против неба и пред тобою** **и уже недостоин называться сыном твоим; прими меня в число наемников твоих.** **Встал и пошел к отцу своему… Сын же сказал ему: отче! я согрешил против неба и пред тобою и уже недостоин называться сыном твоим**». «Я согрешил». Это очень трудные слова. Человек легко соглашается с тем, что ***все*** люди согрешили, но ему трудно признаться, что ***он*** согрешил перед Богом. *Однажды священник пришел исповедовать женщину-христианку. Он прочитал Рим.3:23, где сказано, что все согрешили и лишены славы Божьей. Женщина охотно согласилась с этим словом. Но когда священник сказал, чтобы она призналась в грехах, то услышал ответ: «Я не грешна, кто вам наговорил на меня?*». «Я согрешил пред Богом». Именно с этого и начинается истинное покаяние.

Не обязательно доходить до крайней точки, чтобы начать возвращение к Отцу Небесному. Это можно сделать раньше, это можно сделать в начале отступления от Бога, а не в конце жизни, потому что еще многое нужно успеть сделать и изменить в себе. Не обязательно опускаться до того, чтобы разделять участь со свиньями, чтобы начать думать и придти в себя. Можно вернуться еще и на пол пути и оградить себя и своих детей от различных бедствий.

 Дорогие друзья, дорогие братья и сестры! Какое счастье для человека, что ему есть к Кому возвращаться, что его всегда ожидает Отец Небесный, Который желает простить и принять в Свои объятия и дать больше просимого! Наш Бог имеет вечно ищущее и любящее сердце. *Однажды в большом городе отец, расставшийся в ссоре с сыном, решил найти его и дал объявление в газету: «Макс, все прощено. Встречаемся на главной площади в субботу в 11-00». В субботу на эту площадь пришло много молодых людей, которых также звали Макс. Они также искали своих отцов и ждали встречи с ними, но их отцы не пришли. В отличие от земных отцов Небесный Отец всегда стоит и ждет тех, кто ищет Его. Он никогда не опаздывает на встречу с возвращающимися к Нему и для Него всякое время есть время сейчас.*

Как чудесно показан характер Бога Отца в этой притче! Какая великая любовь у нашего Бога! Отец видит сердце. Сын еще только подходил к дому, только сделал первые шаги, а отец уже бежит навстречу Ему. «**И когда он был еще далеко, увидел его отец его и сжалился; и, побежав, пал ему на шею и целовал его**». Отец не ждет сына со словами: «Ну что, образумился, наконец? Понял теперь, что надо слушаться отца? Что, не захотел оставаться со своими друзьями, не захотел пасти свиней, это как раз подходит для тебя?». Совершенно иначе ведет себя отец. Нет ни одного упрека, ни одного воспоминания о плохом, ни одного намека на то, что сын сейчас ниже всех остальных, но, наоборот. Покаяние возвышает человека в глазах Бога. Отец бежит навстречу, он сжалился, он падает на шею и целует сына. Как часто бьется отцовское сердце! Какие светлые надежды вспыхивают в нем! Вот оно то долгожданное мгновение! Так ожидает нас к Себе Отец Небесный. Бог прощает кающемуся человеку все грехи и никогда не вспоминает их более. Если бы люди только знали, как любит их Бог, если бы люди только поверили в то, как сильно жаждет Бог их простить и принять в Свои объятия, то они непременно бы побежали к Нему! Люди не могут жить так, чтобы всем было хорошо и чтобы все любили друг друга. Люди создают коалиции, добиваются успеха за счет неудачи других. Но Бог не может жить иначе, как только в любви ко всем, Он — единственная Личность во Вселенной, Которая желает, чтобы всем было хорошо, и Он осуществит это желание в Царствии Божьем, куда войдут все те, кто добровольно вернулся к Отцу Небесному.

Люди пугаются и думают, что Бог их не простит. Наш Бог так возлюбил нас, что поставил наше счастье и наше возвращение к Нему условием Своего счастья. Нет такого нашего греха, о котором бы не знал наш Господь, и который бы Он не желал простить. Он так дорого уплатил за нас на кресте Голгофы, что всякий грех омыт Его Кровью. Ради этого прощения и приходил Бог на землю. Ради этого прощения Он принял образ Младенца. Ради этого прощения Господь умер и воскрес. Бог принимает всех, приходящих к Нему с сокрушенным сердцем. Он дает всем, приходящим к Нему, звание детей Божьих и разрешает все их нужды. У Него хватает милости и любви на всех. Отец выражает любовь к сыну прежде, чем тот произносит свое покаяние. «**Сын же сказал ему: отче! я согрешил против неба и пред тобою и уже недостоин называться сыном твоим.** **А отец сказал рабам своим: принесите лучшую одежду и оденьте его, и дайте перстень на руку его и обувь на ноги;** **и приведите откормленного теленка, и заколите; станем есть и веселиться!** **ибо этот сын мой бы**л **мертв и ожил, пропадал и нашелся. И начали веселиться**». Сын только открыл уста для покаяния, как отец перебивает его. Какая любовь, какое прощение, какое долготерпение! «Я недостоин называться твоим сыном». «Что ты говоришь, сынок! Как ты можешь так думать об отце? Вот тебе лучшие одежды, вот тебе перстень на руку. Я восстанавливаю тебя во всех твоих правах, я даю тебе все, что необходимо, ты можешь пользоваться всем, что есть у меня так, как пользуюсь я сам. Я отдаю тебе другую часть имения. Я отдаю тебе свои почет и уважение, я отдаю тебе с печатью свои возможности, права и полномочия. Я отдаю тебе одеяние, в которое облачаются великие люди. Ты даже представить себе не можешь, как я рад, как я счастлив! Мы заколем лучшего теленка для настоящего веселья, потому что ты нашелся, потому что ты ожил». Вместо порицания отец одаривает раскаявшегося. Кто из людей дал бы право сыну, промотавшему свою часть имения, представлять себя, кто из людей дал бы ему свой перстень, свою печать, свои деньги и счета? Но Бог дает, и не только дает, но и не забирает назад при слабостях и ошибках, но и помогает их исправить. Бог доверяет людям, Его любовь все покрывает для ищущих Его. Он доверяет сегодня тебе и ждет от тебя, чтобы ты получил от Него часть Его богатства, часть Его нетленных ценностей, чтобы ты обрел смысл жизни. Финал этой истории позволяет нам справедливо назвать эту притчу не притчей о блудном сыне, а притчей о любящем Отце, в Котором сокрыты все сокровища и благословения для каждого, кто придет к Нему с покаянием и просьбой принять в Божью семью.

Такая возможность есть сегодня для каждого из людей. Такая возможность есть и для каждого присутствующего на этом собрании. Сегодня Отец Небесный ожидает вас, жаждет вашего прихода, желает услышать от вас самые дорогие и самые приятные Его сердцу слова: «Отче! Я согрешал, прости меня и прими к Себе!».Дорогие друзья! Вы должны знать важную истину: ***только возвращение к Небесному Отцу через покаяние дает новую жизнь, наполняя ее смыслом и благословением***. Сегодня благоприятное время. Поэтому сегодня ***поспеши вернуться к Отцу Небесному, Который более всего любит тебя, Который простит тебя, даст новую вечную жизнь и облечет в царские одежды***. Важно смотреть не в суету этой жизни, а на небесное совершенство Отца и сделать шаг, который однажды должен сделать каждый, шаг, который сделал блудный сын: «**Встану, пойду к отцу моему… Встал и пошел к отцу своему**». Если есть таковые сегодня среди нас, вставайте и идите, мы будем вместе молиться с вами и иметь праздник нового рождения души. Это ваш выбор. И в этом выборе важно все: и воля, и эмоции, и дух, и разум. С одной стороны внутренний голос благодати шепчет вам: «Иди», а с другой стороны голос греха и привычек останавливает и говорит: «Успеешь, еще не время, еще надо пожить в свободе». Выбор за вами. Не было и не будет ни одного человека, который бы искренне желал придти к Богу и не мог бы сделать этого. Бог всегда идет навстречу ищущим Его. Вставайте и идите. Да даст вам Бог силы, чтобы сделать этот шаг, о котором еще никогда и никто из сделавших его не пожалел. Любящий Отец Небесный ждет вас, сделайте к Нему шаг веры и ответной любви и получите прощение и дар вечной жизни из Его щедрых рук. Да благословит вас Господь. Аминь!

**Любовь доверяет Божьему Слову**

Лк.16:19-31: «*19* **Некоторый человек был богат, одевался в порфиру и виссон и каждый день пиршествовал блистательно.** *20* **Был также некоторый нищий, именем Лазарь, который лежал у ворот его в струпьях** *21* **и желал напитаться крошками, падающими со стола богача, и псы, приходя, лизали струпья его.** *22* **Умер нищий и отнесен был Ангелами на лоно Авраамово. Умер и богач, и похоронили его.** *23* **И в аде, будучи в муках, он поднял глаза свои, увидел вдали Авраама и Лазаря на лоне его** *24* **и, возопив, сказал: отче Аврааме! умилосердись надо мною и пошли Лазаря, чтобы омочил конец перста своего в воде и прохладил язык мой, ибо я мучаюсь в пламени сем.** *25* **Но Авраам сказал: чадо! вспомни, что ты получил уже доброе твое в жизни твоей, а Лазарь — злое; ныне же он здесь утешается, а ты страдаешь;** *26* **и сверх всего того между нами и вами утверждена великая пропасть, так что хотящие перейти отсюда к вам не могут, также и оттуда к нам не переходят.** *27*  **Тогда сказал он: так прошу тебя, отче, пошли его в дом отца моего,** *28* **ибо у меня пять братьев; пусть он засвидетельствует им, чтобы и они не пришли в это место мучения.** *29* **Авраам сказал ему: у них есть Моисей и пророки; пусть слушают их.** *30* **Он же сказал: нет, отче Аврааме, но если кто из мертвых придет к ним, покаются.** *31* **Тогда Авраам сказал ему: если Моисея и пророков не слушают, то если бы кто и из мертвых воскрес, не поверят**».

 Один христианский служитель написал такие важные слова о некотором самом важном проповеднике: «*Есть один проповедник старой школы, старого закала, но говорит он так же смело, как всегда. Он не пользуется популярностью, хотя его приход — это целый мир, и он разъезжает по всему земному шару, говорит на всех языках. Он посещает бедных, стучится к богатым, проповедует людям любого вероисповедания — и тем, кто никакого вероисповедания не имеет. И тема его проповедей всегда одна и та же. Он красноречив, и часто вызывает такие чувства, которые никто иной не мог бы вызвать. Ему удается довести до слез даже тех, кто никогда не плачет. Никто не может опровергнуть его аргументов, и нет ни одного сердца, которого не тронула бы его сила. То, что он говорит, вдребезги разбивает жизнь. Большинство людей ненавидит его; его боится каждый. Имя этому проповеднику — смерть. Каждая надгробная плита — это его кафедра, его тексты печатает любая газета, и однажды его проповедью станет каждый из нас*». Каждый из нас рано или поздно умрет и встретится не только с этой тайной, с этим проповедником — смертью, но и с Господом, Которому придется дать отчет за всю свою жизнь. Что ожидает нас там, по ту сторону жизни? Что нужно сделать сегодня, чтобы не рыдать всю жизнь там, за вечной чертой? Библия дает ответ на этот важнейший вопрос через проповедь Господа Иисуса Христа о двух жизнях, двух смертях и двух последствиях в прочитанном нами тексте.

 Был один очень богатый человек, а рядом с ним жил бедный, даже нищий человек по имени Лазарь. И вот они умерли и попали в совершенно разные условия: богач — в ад, а нищий — в рай, или, как сказано, на лоно Авраамово, которое образно отражает место блаженства. Мы знаем из Библии, что дух и душа умершего праведника идут в присутствие Бога, а грешника — в ад, где начинаются невыразимые мучения.

Нищий попал в рай не потому, что он был нищий, а потому что он верил в Бога, он надеялся на Бога, и все земные трудности принимал безропотно, зная, что в вечности Бог воздаст по справедливости. Его положение было крайне бедственным: он был болен, он не имел родственников, которые бы могли взять его к себе, он был вынужден просить хлеба, чтобы не умереть. Наверное, его кто-то приносил к воротам богача, где он лежал в струпьях, а псы лизали его раны. Он даже не просил пищи, а питался крошками и объедками со стола богача, и был благодарен за это. Мы не видим здесь его жалоб, стонов, ропота, возмущения. Упоминается даже его имя «Лазарь», означающее по-еврейски «*помощь от Господа*». Упоминание имени может говорить о том, что эта история является не притчей, а реальной историей, и что такой благочестивый, добрый и очень бедный человек мог быть известен людям того времени и той местности, и Господь показывает его будущее в вечности. Бедный Лазарь, имеющий доверие Богу и надеющийся только на Бога, несмотря на свое стесненное положение, мог бы вместе с Давидом воспеть песнь хвалы Господу за все, что Он допускает в жизни, с благодарностью за то, что Бог никогда не оставит, даже если придется идти долиной смерти:

Пс.22:1-4: «**Господь - Пастырь мой; я ни в чем не буду нуждаться: Он покоит меня на злачных пажитях и водит меня к водам тихим, подкрепляет душу мою, направляет меня на стези правды ради имени Своего. Если я пойду и долиною смертной тени, не убоюсь зла, потому что Ты со мной; Твой жезл и Твой посох — они успокаивают меня**».

Итак, Лазарь попадал в рай, потому что имел правильные отношения с Богом и полностью доверялся Господу.

Почему же богач попал в ад? Внешне он кажется нам даже и неплохим человеком. Что плохого в богатстве? Он ведь не прогонял нищего от своего двора, не причинял вреда, не запрещал ему питаться крошками, падающими со стола богача, не наказывал его. Но если этого достаточно для человека, чтобы считаться хорошим, то этого совершенно недостаточно для Бога, чтобы попасть в рай. Человек рассуждает так: «Я являюсь хорошим человеком, потому что не убиваю, не краду, честно исполняю свою работу и т.д.». Но для Бога самое главное — это отношение человека к Богу и к ближним, вера в Бога, Который дает все для человека: и богатство, и таланты, и возможности для того, чтобы послужить другим людям. Для Бога важно, чтобы каждый поверил, знал и жил все дни в соответствие с тем, что вся его жизнь, его здоровье, богатства, все благословения, все трудности и радости находятся в руках Бога, Который все дает по милости, а не по нашим заслугам. Самое главное — это исполнение основных двух заповедей: «**Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим и всею душою твоею и всем разумением твоим: сия есть первая и наибольшая заповедь; вторая же подобная ей: возлюби ближнего твоего, как самого себя**» (Мф.22:37-39). А если этого нет, если человек живет только для себя, если боль другого не становится его болью, если он проходит мимо острой нужды и даже не думает помочь ближнему, то это говорит о том, что он не имеет веры в Бога. Это говорит о том, что, по мнению такого человека, не Бог дал ему богатство и здоровье, а он заслужил это, заработал. Это говорит о том, что такой человек не пригоден для Царства Божьего, потому что он уже здесь, на земле, неверно распоряжается Божьими благами и присваивает их полностью себе.

Рядом нуждающийся добрый человек, а богач роскошествует и пренебрегает им. «**Некоторый человек был богат, одевался в порфиру и виссон и каждый день пиршествовал блистательно**». Этот богатый человек, наверное, не был пьяницей, не был грабителем, но он не верил в Бога и не отплачивал ближним той же щедростью, которой облагодетельствовал его Бог. Богач живет так, как будто Бога нет и не надо давать отчет за свои поступки, как будто так будет продолжаться вечно. Так беспечно живут многие люди. «*Все знают, что смерть неизбежна, но так как она не близка, то никто о ней не думает*», — писал древнегреческий мыслитель Аристотель (384-322 до Р.Х.). О смерти надо думать, но не бояться ее; бояться надо пустой и беспечной жизни, потому что смерть есть переход из временной, земной жизни в вечную с иными условиями существования. Никто не исчезнет бесследно, дух и душа бессмертны, и люди будут жить либо в раю, либо в аду. Богач жил беспечно. Его поведение говорит о неверии, его душа искажена эгоизмом и гордостью, он не понимает, что находится под Божьим гневом и погибнет навеки, если не изменится и не покается. Каждый безбожник, каждый, не любящий своего ближнего, уже носит ад в себе на этой земле, чаще всего не замечая этого. Это относится не только к богатым, но и к каждому человеку. Бог дает повеление через Слово Божье: «**Итак, оставляя времена неведения, Бог ныне повелевает людям всем повсюду покаяться**» (Деян.17:30). Наш Господь видит каждое сердце и каждый поступок. Он напоминает каждому из нас, что, помогая кому-то, мы помогаем Божьему творению и служим Богу. Поэтому Господь говорит: «**Так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне**» (Мф.25:40). Богач досыта кормил своих собак, а бедного человека Лазаря презирал. Собаки, которые лизали кровоточащие раны Лазаря, были более милосердны к нему, чем их богатый и самодовольный хозяин. «…**Некоторый нищий, именем Лазарь, … лежал у ворот его в струпьях** **и желал напитаться крошками, падающими со стола богача, и псы, приходя, лизали струпья его**». Богач не имел никакой любви и милосердия. Поэтому такая испорченность и жестокость сердца стала для него непреодолимой преградой для попадания в рай.

Многие люди оценивают других не по состоянию сердца, а по богатству, по возможностям, по тому, сколько материальных благ на земле он имеет, по красоте лица или фигуры, по тому, какие связи у него есть и т.д. Но совсем не так смотрит Бог, Который говорит в Своем Слове: «**Я смотрю не так, как смотрит человек; ибо человек смотрит на лице, а Господь смотрит на сердце**» (1Цар.16:7). И если даже у самого богатого, у самого великого и красивого человека гнилое сердце, гнилые мысли, худые поступки, если оно переполнено заботой только о себе и не имеет любви к людям, то в глазах Бога такой человек морально уродлив. Такой человек искажает образ Божий в себе. Он идет широкой дорогой и комфортным путем прямо в ад без всяких остановок и размышлений о том, а для чего же он живет, и Кто дает ему жизнь? Страшная картина. Но как много таких людей было, есть и будет в этой земной жизни. Никто не сможет изменить сам себя без помощи Бога, без обращения к Нему, без принятия того, что в руках Бога судьба каждого человека. Люди идут в ад не потому, что имеют грехи или недостатки (все мы несовершенны, все падаем и все согрешаем), но потому, что не принимают Бога, потому, что не верят в Божье прощение, не принимают смерть Иисуса Христа на кресте Голгофы за их грехи, не верят в воскресение Господа ради их оправдания. Они идут в ад потому, что не приняли на земле вечные Божьи ценности, а жили земными и добровольно в качестве самого лучшего навсегда избрали для себя тленное, временное, земное, а не вечное.

Наш Господь Иисус Христос говорил о двух путях в земной жизни, которые олицетворяют Лазарь и богач: «**Входите тесными вратами, потому что широки врата и пространен путь, ведущие в погибель, и многие идут ими; потому что тесны врата и узок путь, ведущие в жизнь, и немногие находят их**» (Мф.7:13,14). Люди так самоуверенны в своих путях, потому что думают, что так будет всегда, что их минует всякое горе, их минуют суды Божьи. *Известен пример, когда один генерал постоянно посмеивался над верой простого солдата и над его молитвами и говорил с издевкой: «Ну, расскажи, святой, что будет в вашем раю?». Однажды верующий ответил ему: «Я не знаю точно, что будет в раю, но одно знаю точно: там Вы не будете генералом*». В аду не будет званий генералов и царей; в аду не будет богачей и бизнесменов; в аду не будет популярных кинозвезд и рок-звезд, но там все будут осужденными грешниками, которые некогда, при своей жизни, не поверили Иисусу Христу и легкомысленно (как этот богач в прочитанном нами тексте Писания) отнеслись к своему будущему. Богатый человек жил наслаждениями, земными удовольствиями, ел, пил, одевался красиво, находил в этом свое счастье, никогда не думал о душе и никогда не просил Бога об изменении своего сердца. Он жил сегодняшним днем и не думал о будущем.

 Люди часто не задумываются об аде и не ужасаются его, потому что не верят ни в Бога, ни в ад. Они не боятся ада, потому что не испытали его. Сегодня мы смотрим на многие стихийные бедствия, которые идут по местам, смотрим на ужасные картины гибели людей, на многие жертвы, и сердце сжимается от боли и страха. Но на все это мы смотрим по телевидению, по фотографиям из газет и компьютеров. Но представьте себе, дорогие друзья, что чувствуют сегодня те люди, которые находятся в районе этих бедствий. Что чувствуют те люди, у которых погибли самые близкие им люди, погибли или стали инвалидами дети? Что чувствуют люди, которые остались без жилья, без воды и продуктов питания и видят только обломки разрушенных и некогда прекрасных зданий? Они совершенно по-другому воспринимают эти события, с другой болью, с великим ужасом и переосмыслением своей жизни. Эту разницу можно сравнить с тем, как мы смотрели бы на большого, в натуральный размер, рыкающего льва на картинке и на реального, живого и хищного льва, который рядом с нами, и мы совершенно беззащитны. Так отличаются поверхностные мысли беспечных людей об аде от реального пребывания в аду. Так отличаются наблюдаемые нами суды Божьи где-то вдали от судов, которые застигли людей. И многие в гордости говорят: «Мы не в сейсмически опасной зоне, нам это не грозит». Наша греховная жизнь помещает нас в «сейсмически опасную зону», и мимо Божьего суда не пройдет ни один нераскаянный грех. Мы страшимся сегодня бедствий. Но Слово Божье говорит о том, что все эти происходящие «**глады, моры и землетрясения по местам**» (Мф.24:7) — это только «**начало болезней**» (Мф.24:8). Суды Божьи будут нарастать, потому что люди не делают выводов, не изменяют себя, не верят в Бога и своей жизнью хулят Бога. Слово Божье говорит, что будут такие Божьи суды через природные потрясения, когда «**солнце померкнет, и луна не даст света своего, и звезды спадут с неба, и силы небесные поколеблются**» (Мф.24:29); когда «**люди будут издыхать от страха и ожидания бедствий, грядущих на вселенную**» (Лк.21:26); когда будет так, как написано, что «**и небо скрылось, свившись как свиток; и всякая гора и остров сдвинулись с мест своих**» (Отк.6:14); когда «**всякий остров убежал и гор не стало**» (Отк.16:20); когда все сильные и гордые люди «**скрылись в пещеры и ущелья гор и говорят горам и камням: падите на нас и сокройте нас от лица Сидящего на престоле и от гнева Агнца**» (Отк.6:15,16). Казалось бы, что еще может быть страшнее? Но есть еще более страшное для каждого человека, в том числе и для всех тех, кого не застанут эти бедствия — попасть в ад, где мучения физические, духовные и душевные будут происходить вечно.

В аду совесть справедливо напомнит грешнику, что только он сам является виновником того, что находится там. И собственная совесть станет для грешников беспощадным палачом. Ее не удастся заглушить и утихомирить, она неопровержимо убедит грешника в том, что избранный им путь жизни в итоге привел в ад, и он оказался там исключительно по своей воле. Вдобавок она заставит грешника признать правомерность всех выдвинутых против него обвинений и законность его мучений.

 В аду не будет победителей, в аду не будет иерархии, все будут проигравшие, и все будут испытывать мучения. Самое страшное, что есть в аду, так это жизнь без Бога и без надежды на изменение, жизнь без света и любви, жизнь, где грешнику нельзя будет получить блага за счет горя другого, жизнь, где все будут вечными рабами зла. Известный английский проповедник Ч. Сперджен пишет: «*В аду нет надежды. Там нет надежды даже на смерть — надежды на полное уничтожение. Они навеки, навеки, навеки погибли! На каждой цепи в аду написано: «Навеки». В огне сверкает слово: «Навеки».* Как страшно пребывать там, ведь ад — это место, где никто никого не любит, где никто никому больше не верит, никто ничего доброго ни от кого не ожидает, где потеряна всякая надежда на какое бы то ни было улучшение, перемену или пощаду.

 Вся глубина мировой скорби, все пролитые человеческие слезы в связи с войнами, горем, лишениями, утратами, страданиями, — все это вместе взятое не сможет сравниться и не сможет дать самого отдаленного представления об ужасе состояния и бесконечной скорби даже одной души в аду. Только там грешник осознает всю трагедию своего неверия. Эту трагедию осознал богач. «**И в аде, будучи в муках, он поднял глаза свои, увидел вдали Авраама и Лазаря на лоне его**». И он просит у праведника Авраама о двух вещах:

1. Чтобы хоть немного облегчить муки и страдания: «**Отче Аврааме! умилосердись надо мною и пошли Лазаря, чтобы омочил конец перста своего в воде и прохладил язык мой, ибо я мучаюсь в пламени сем**». Мы видим, что даже в аду богач сохранил высокомерное отношение к нищему Лазарю и неоднократно просит Авраама, чтобы тот послал Лазаря послужить богачу. Пламя ада не сглаживает грех и не очищает гордых и грешников от порочности. Он получает отказ, потому что Бог не изменяет Свои законы для человека, которому дана была целая жизнь, чтобы изменить свое сердце, придти к Богу и служить Богу и людям. Из обращения богача к Аврааму как к отцу всех верующих «отче Аврааме» следует, что он знал о Боге, знал о праведниках из Писания, знал, но не обращался и не изменял свою жизнь под те стандарты, которые дает Писание. Богач получает мотивированный отказ в своей просьбе, ведь на земле он сделал свой выбор, роскошествовал, не думал о других, получал земные удовольствия и сам добровольно избрал земное, а не небесное. Небеса напоминают ему: «**Чадо!** **Вспомни, что ты получил уже доброе твое в жизни твоей**», т.е. что ты промотал все свои возможности и был беспечен. Обращение словом «чадо» показывает, что богач был из Божьего народа по плоти, но не по духу. Ему было напомнено, что выбор, сделанный человеком в этой жизни, определяет его вечную участь. Богачу было сказано также и более страшное: «**И сверх всего того между нами и вами утверждена великая пропасть, так что хотящие перейти отсюда к вам не могут, также и оттуда к нам не переходят**». Это значит, что нет никаких чистилищ, нет никаких человеческих возможностей изменить положение души после смерти, и молитвы за мертвых бесмысленны. Все нужно решать при жизни, а не после смерти. Там никаких послаблений и милости уже не будет, там ничего нельзя изменить к лучшему, потому что Божий приговор никто отменить не может, а Сам Бог не будет противоречить Себе. Такой ответ получит на Божьем суде каждый, кто еще при земной жизни не раскаялся и не воспользовался даром вечной жизни, даром прощения через Иисуса Христа, умершего за наши грехи.

2. Вторая просьба богача в аду: «**Так прошу тебя, отче, пошли его в дом отца моего,** **ибо у меня пять братьев; пусть он засвидетельствует им, чтобы и они не пришли в это место мучения**». Он понял, что для него уже все кончено, он понял и принял (жаль, что так поздно!), что осуждение справедливо, и задумался о своих родственниках. И здесь в ответе небес мы видим важный принцип: *ни одна просьба в аду не будет удовлетворена*. За себя и за всех родных и знакомых Бога нужно просить при жизни, а после смерти будет уже поздно. Богач получает ответ: «**Авраам сказал ему: у них есть Моисей и пророки; пусть слушают их**», т.е. было сказано, что в Божьем Слове все дано, все написано, Писания достаточно, чтобы убедить всех и чтобы, исполнив повеления Божьего Слова, спастись. Но богач настаивает, чтобы кто-то пришел из мертвых и засвидетельствовал. «**Он же сказал: нет, отче Аврааме, но если кто из мертвых придет к ним, покаются**». Богач вдруг вспоминает и о покаянии. Он знает своих братьев, знает, что они далеки от Бога, знает, что они не будут обращаться к Писанию, знает, что они не собираются каяться, потому что не думают о страшном будущем при такой жизни. Он хочет, чтобы Бог изменил ради них Свои вечные принципы и условия. Но Бог никогда не будет этого делать. Он знает грешную и испорченную человеческую натуру. Он знает, что, если бы даже так и сделать, то люди удивились бы на короткое время, а потом бы жили и поступали бы так, как прежде. «**Если Моисея и пророков не слушают, то если бы кто и из мертвых воскрес, не поверят**». Бог знает, что для изменения жизни и человеческих ценностей человеку надо признать себя грешником и обратиться за помощью к Богу в молитве покаяния, чтобы получить прощение грехов, обновленное сердце и истинные ценности и цели. Разве мало было судов для людей, разве мало было потопа, разве мало было суда над Содомом, разве мало было судов над Израилем? И сегодня разве мало судов и напоминаний не одному человеку, а миллионам людей о том, что Бог уже говорит так громко и ясно, что надо обращаться к Нему и изменять свою греховную жизнь? Какие еще нужны знамения и свидетельства? Однажды Господь воскресил мертвого Лазаря, брата Марфы и Марии из Вифании. Но вместо того, чтобы поверить в Иисуса Христа как Бога и Спасителя, лукавые и гордые фарисеи и первосвященники решили убить Христа (Ин.11:53). Разве мало чудес совершил Христос во время Своего земного служения, превращая воду в вино, насыщая хлебом тысячи людей, исцеляя, воскрешая, останавливая волны и изгоняя бесов? Но большинство людей не поверили в Него и кричали: «Распни!». После воскресения Самого Христа было такое знамение: «**Завеса в храме разодралась надвое, сверху донизу; и земля потряслась; и камни расселись; и гробы отверзлись; и многие тела усопших святых воскресли и, выйдя из гробов по воскресении Его, вошли во святый град и явились многим**» (Мф.27:51-53). Но упорные люди не обратились к Богу, а придумали версию, что Христос не воскрес, а это ученики выкрали Тело Христа. Кто сегодня обращается к Богу после различных знамений? Кто обратился к Богу после Чернобыля, кто обратился к Богу после цунами в Юго-Восточной Азии, унесшим жизни около 200 тысяч человек? Разве нравственнее стала Калифорния или Новый Орлеан после судов и знамений? Нам очень жалко сегодня любую страну, которая переносит суды Божьи. Но разве обратилась эта страна или жители других стран сегодня к Господу в покаянии, разве изменили свои ценности, разве думают они о небесном и вечном, или больше думают о земном, об экономике, о восстановлении своего экономического потенциала, не задумываясь о духовном? Это относится ко всем. Если люди не считаются с общими откровениями для тысяч и миллионов людей, то и свидетельства, и знамения, явленные им лично, не приведут без веры в Господа к изменению сердца. Это говорит о том, что временные знамения и другие явные доказательства не изменяют нравственного состояния сердец до тех пор, пока они не обратятся к Господу и не примут Его помощь. Только Божья любовь, только милость живого Бога, а не знамения мертвых людей, могут изменить наши сердца. А для этого надо вовремя примириться с Богом, примириться тогда, когда есть благоприятное время, когда Бог близко, когда еще есть жизнь в нашем смертном теле. И примириться надо не на своих условиях, а на условиях Бога, Который призывает сегодня каждого к покаянию. В аду каяться будет уже поздно и бесполезно. Бог любит каждого человека, Он долготерпит и милосердствует. И это дает нам утешение. Но мы не должны злоупотреблять Божьим милосердием, потому что оно предназначено для того, чтобы привести человека к покаянию. Бог праведен и осудит всякий нераскаянный грех. И это ведет нас к страху Божьему. Поэтому Иоанн Златоуст писал: «*Не отчаивайся, потому что Господь милостив, но не будь беспечен, потому что Он же и праведен*».

***Итак***, две жизни, две смерти и два вечных последствия прожитых земных дней. Одна — доверие Богу и благодарность за все, что имеешь; вера в Господа и в Царство Божье; довольство самым малым и умение жить в стесненных обстоятельствах с Господом. Вторая — расточительная жизнь в неверии; эгоистичная жизнь только для себя; жизнь такая, как будто Бога вовсе нет и как будто не будет отчета перед Ним за то, как распоряжаешься данным тебе временем, здоровьем, богатством и другими возможностями; жизнь, пренебрегающая другими людьми, их болью, их проблемами, т.е. жизнь без любви и веры. И мы видим, что лучше выбор жизни без достатка хлеба и просьба о крошке хлеба с верой в Бога, чем полный достаток без Бога на земле и просьбы о капельке воды в аду для уменьшения неугасимой и вечной боли. Две жизни, две смерти... Две смерти, которые коренным образом изменили положение в вечности и привели к двум последствиям земной жизни: для одного — блаженство с Богом в раю, для другого — вечные мучения в аду. И эти последствия для вечной жизни каждый человек выбирает сам для себя во ***время этой, земной жизни*** своей верой или неверием, которые проявляются в разных образах жизни. Нам кажется, что жизнь такая долгая, что все еще успеем. Но жизнь так коротка, и надо успеть сделать еще так много, чтобы примириться с Богом. Глобальные и вечные последствия после смерти каждый человек выбирает при короткой жизни, в то время, когда он еще жив, когда он еще дышит, мыслит и способен избирать веру осознанно, способен избирать осознанно и от всего сердца Божьи ценности. Такое сердце в ответ на любовь Божью и возможность получить спасение через обращение к Иисусу Христу должно взывать: «Господи! Я ничего не желаю, кроме того, что хочешь дать мне Ты, ничего не желаю, кроме вечной и блаженной жизни с Тобой! Прости меня за все неугодное Тебе и научи жить на земле так, чтобы в вечности я не был потрясен и ошеломлен трагедией ада, как было с беспечным богачом, который искал только земных благ и только для себя. Дай сил и мудрости, чтобы я пребывал с Тобою в блаженстве». И если такое или иное подобное обращение ко Христу будет с верой и от всего сердца, то Бог уже сегодня спасет тебя и изменит твою жизнь.

Две жизни, две смерти и два последствия. Каждый должен знать, что третьего пути ни у одного человека нет. И самое страшное, что эти последствия земной жизни изменить никак невозможно. В аду никто не будет выполнять просьбы о знамениях, о том, чтобы кто-то явился из мертвых и засвидетельствовал об аде и его мучениях. Это уже однажды, раз и навсегда сделал Господь Иисус Христос, Который дал такое сильное свидетельство Своей любви к людям, что умер за каждого из нас для прощения грехов, а Бог Отец явил самое сильное знамение, «**подав удостоверение всем, воскресив Его из мертвых**» (Деян.17:31), показав тем самым, что если мы веруем, что Иисус Христос умер за нас, то и мы так же воскреснем в свое время. В аду будет страх, боль, ужас и вечные мучения о потерянной возможности блаженной жизни с Господом в раю. Это серьезное предупреждение Господа Иисуса Христа, которое каждому из нас как бы говорит сегодня: «***Избегай мук ада не упованием на знамения и свидетельство мертвых, а полным доверием к живому Богу и Его Слову***». Поэтому если не покаешься в своем неверии, если не примешь Христову любовь верой в то, что Он умер за тебя, любит тебя и желает твоего спасения, то тебя ожидает самая печальная участь. Неужели ты так беспечен, человек, что не думаешь о будущем своей души? Какую жизнь избираешь ты? ***Если не поверишь Богу о спасении, рае и аде, то, тем более, не поверишь человеку и лишишься блаженства рая по такой великой беспечности***! Сегодня то благоприятное время, когда Бог призывает покаяться каждого, кто живет беспечно, кто еще не задумывается о будущем и не заявил о своем выборе Бога и Его ценностей. Сегодня Бог призывает каждого обратиться к Нему в молитве покаяния и сказать: «Господи, прости меня за неверие, прости, что я до сих пор не благодарил тебя за Твою любовь ко мне, за Твою смерть и воскресение, за Твое долготерпение ко мне. Прими меня в число детей Твоих не по моим заслугам, а по милости Твоей!». Сегодня Бог говорит каждому из присутствующих людей через Свое Слово: «**Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас**» (Мф.11:28). «**Ищите Господа, когда можно найти Его; призывайте Его, когда Он близко**» (Ис.55:6). Бог желает, чтобы люди «**искали Бога, не ощутят ли Его и не найдут ли, хотя Он и недалеко от каждого из нас**» (Деян.17:27). Сегодня Бог как никогда близко к тебе, дорогая душа. Любящий Творец Вселенной благоволит к тебе, желает тебе благ, желает видеть тебя в Царствии Божьем, в раю, но Он не лишает тебя свободы и не сделает за тебя то, что должен сделать ты сам — обратиться к Нему в молитве покаяния. Выбор за тобою, дорогая душа. Идите к Господу, взывайте к Господу, пока еще есть благоприятное время. Каждый должен решить за себя, не смотреть на других, не думать о мнении людей, потому что никто из людей не сможет изменить в вечности ту участь, которую каждый избрал для себя на земле. Да даст тебе Господь силы, дорогая и трепещущая душа, придти к Нему сегодня и сейчас. *Аминь*!

**Любовь как дар для ближнего**

Иак.1:17: «**Всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов, у Которого нет изменения и ни тени перемены**».

 Дорогие жених и невеста! Какие славные имена вы носите сегодня, имена которые принадлежат Христу (Жених) и Церкви (невеста Христа)! И вы сегодня получаете от Господа еще более ответственное звание мужа и жены, созидающих свою домашнюю церковь как частицу Церкви Божьей, ради которой Господь пришел на эту землю и в Своей любви к людям совершил для них искупление. Бог творит все новое и совершенное на этой земле для вечности. Люди часто думают, что они имеют много заслуг, достойны почета и славы, потому что они умеют делать что-то лучше других: строить, петь, изобретать, писать стихи, музыку, водить машину и т.д. Но какими бы авторитетами и талантами мы не восхищались, как бы ни чудесны были дарования любого человека и его слава, мы всегда должны помнить, что все это не является исключительно его собственностью и заслугой. «*Слава — эхо добродетели*», — говорил Цицерон. Самуэль Джонсон справедливо заметил: «*Только рискуя честью, можно стремиться к почестям*». Марк Твен отмечал, что не все в успехе принадлежит человеку, и поэтому «*лучше заслужить почести и не получить их, чем пользоваться почестями незаслуженно*». Мудрый Соломон выразил ясную мысль, что «**домогаться славы не есть слава**» (Пр.26:27) и что «**за смирением следует страх Господень, богатство и слава и жизнь**» (Пр.22:4). Апостол Петр учит: «**Ибо всякая плоть — как трава, и всякая слава человеческая — как цвет на траве, засохла трава, и цвет ее опал**» (1Пет.1:24). Почему это так? Потому что только совершенный Господь достоин славы, и только Ему будет возноситься на небесах песнь: «**Достоин Ты, Господи, принять славу, и честь, и силу, ибо Ты сотворил все, и все по Твоей воле существует и сотворено**» (Отк.4:11). Как важно понять эту важную мысль с самого начала семейной жизни, чтобы правильно строить ее! Этот важнейший принцип Иаков отразил в золотом стихе: «**Всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов, у Которого нет изменения и ни тени перемены**». Все, что мы имеем доброго; все, что способно проявляться в нас с любовью и истиной; все, чем иногда восхищаются люди, — все это дар Божий, даяние совершенного Творца. И это все исходит не от нас, а нисходит свыше, нисходит и будет нисходить далее от Бога, потому что у совершенного Бога нет изменений и тени перемены, а к совершенству нечего что-то добавить.

 И вы сегодня, дорогие жених и невеста, получаете от Господа величайший дар, самый драгоценный дар, который может только иметь человек: вы по Божьему благоволению навсегда получаете друг друга для совместной жизни. Что может быть драгоценнее человеческой души! Какое богатство, какая красота, какая щедрость! Бог дарит вас друг для друга, чтобы вы жили для Его славы.

 Оттого что Бог дает вам в дар друг друга, вытекают очень важные моменты:

1. Ответственно и бережно относится к Божьему подарку, потому что Он спросит в вечности за то, *какое отношение было к подаренному*.

2. Совершенный дар должен и использоваться совершенным образом по своему назначению.

3. Нужно торопиться правильно пускать в оборот дар, чтобы приносить много плода, дорожить временем, использовать каждую возможность, чтобы светлее становилось жить тем, кто рядом с вами

 Что это значит для вас?

1. Отношение друг к другу как к Божьему драгоценному дару.

 Дорогие друзья! Вы сегодня вместе не случайно, а по воле Божьей. Мы что-то можем взять сами, взять не свое, взять под действием плотских желаний, а не под водительством Духа Божьего. «*Наша личность — это сад, а наша воля — его садовник*», — писал Шекспир. И если садовник непослушный и своевольный, то сад не будет давать плоды. Как мы относимся к тому, что дает нам Бог? Наше отношение к Божьему дару являет наше отношение к Богу. *Представьте себе, что Президент страны дал вам на время свой личный дорогой автомобиль. Как бы вы относились к этому подарку? Трепетное отношение показывало бы доброе отношение к дарителю. И если мы так ценим неживую железку, то насколько более должны ценить живого человека, которого дарит для счастья не просто Царь, а Царь царствующих и Господь господствующих*. Как мы относимся к жене и мужу с самого начала семейной жизни, такой и будет наша жизнь.

 Дорогой жених и будущий муж! Сегодня Бог дает тебе на время земной жизни Свой живой шедевр, небесное создание, утонченное творение Самого Творца, вдохнувшего жизнь, соткавшего каждую клеточку и образовавшего способность верить, любить, чувствовать, радоваться и сопереживать, — Он дает тебе жену. Он вручает тебе ее как уникальнейшее создание, как Свой неповторимый шедевр, как хрупкое и драгоценное и нуждающееся в защите сокровище, как Свое дитя, чтобы ты обращался с ней благоразумно, «**как с немощнейшим сосудом, оказывая честь, как сонаследнице благодатной жизни**» (1Пет.3:7). Этот дар дает тебе Бог не потому, что ты ее заслужил, не потому, что тебе повезло больше других, и ты сам нашел себе добродетельную жену. Ее дает тебе Сам Бог, чтобы ты любил ее, «**как и Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее, чтобы освятить ее, очистив банею водною, посредством слова, чтобы представить ее Себе славною Церковью, не имеющую пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была свята и непорочна**» (Еф.5:25-27); чтобы ты любил ее, «**как самого себя**» (Еф.5:33); чтобы ты любил ее любовью, которая «**долготерпит, милосердствует, не завидует, не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла, не радуется неправде, а сорадуется истине; все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит»,** любовью которая **«никогда не перестает**» (1Кор.13:4-8); любовью, которая «**не делает ближнему зла**» (Рим.13:10), которая «**изгоняет страх**» (1Ин.4:18); любовью, которая любит «**не словом и языком, но делом и истиною**» (1Ин.3:18). Другого понятия любви у Господа нет, потому что иная любовь будет уже не настоящей любовью.

 Дорогая невеста и будущая жена! Сегодня и тебе Бог дает несравненный дар, дает тебе Свое чадо, уникальную личность — мужа, которого Он спас, оправдал, усыновил, простил и помиловал, готовил и воспитывал, чтобы он стал твоим спутником на всю жизнь, чтобы он мог быть твоей опорой, твоей крепостью, твоим домашним священником; чтобы он дарил тебе чувство уверенности и безопасности. Он вручает тебе сегодня Свое неповторимое творение, которое выше ангелов, которое дорого Ему, через которое Господь желает прославить Свое имя. Он вручает его тебе, чтобы ты, как «**некогда и святые жены, уповавшие на Бога**», украшала себя, повинуясь ему, «**называя своим господином**» (1Пет.3:5,6). Он дарит тебе сегодня мужа и семью, чтобы ты повиновалась ему, «**как Господу**», повиновалась «**во всем**», чтобы ты боялась огорчить своего мужа (Еф.5:22,24,33); чтобы ты украшала себя как «**сокровенный сердца человек в нетленной красоте кроткого и молчаливого духа, что драгоценно пред Богом**» (1Пет.3:4); чтобы ты была мудрой женой, которая «**устроит дом свой**» (Пр.14:1); чтобы ты была хранительницей домашнего очага и была «**попечительной о доме**» (Тит.2:4,5); чтобы ты была доброй помощницей и умела «**носить бремена**» (Гал.6:2) мужа и вдохновлять его на добрые свершения. Бог дарит тебе сегодня мужа, чтобы ты украшала «**себя… добрыми делами, как прилично женам, посвящающим себя благочестию**» (1Тим.2:9,10); чтобы было в тебе «**уверенно сердце мужа**» (Пр.31:11); чтобы твой муж был «**образом и славой Божьей**», а ты была как «**слава мужа**» (1Кор.11:7). Иной мерки помощницы и послушной жены у Господа нет.

Итак, «**всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов, у Которого нет изменения и ни тени перемены**». Дорогие жених и невеста! Бог дает вам сегодня совершенный дар для земной жизни, дает друг друга. Если бы вы своими плотскими усилиями, или опытностью, или какими-то заслугами и отличиями от всех привлекли сердца друг друга к себе, то это не гарантировало бы надежности брака; если бы вы привлекли к себе друг друга красотой, то в мире найдутся те, кто красивее вас (не считая сегодняшнего дня); если вы привлекли своим умом и красноречием, то в мире есть много умных и красноречивых. Но если Сам Бог подарил вас друг для друга, то это является гарантией вашего благословения, если вы будете послушны Его заповедям. Сегодня в грешном мире многие заключают браки, находя себе самую красивую, самого богатого, самого сильного, не задумываясь часто о том, что это не является их половинкой, что они предназначены для другого или для другой. Но если Бог дает и благословляет, то это имеет высшую ценность, потому что совершенный Господь не ошибается, у Него «**нет изменения и ни тени перемены**». Бог подарил вас друг для друга. И если вы будете относиться друг к другу как к драгоценнейшему Божьему дару, то это гарантирует вам богатые и чудесные отношения друг к другу в Господе, гарантирует ту любовь, которая достигается и никогда не перестает. Но для этого нужно постоянно помнить, что муж и жена — это не ваша собственность, что вы — не феодалы, присваивающие все себе, что каждый из вас принадлежит Богу и является Его даром для жизни на земле. Итак, первое, что вы должны сегодня усвоить, это то, что Бог подарил вас друг для друга и отношения к этому великому дару должно быть самое трепетное, самое благодарное, самое ответственное, потому что это отношение определяет ваше отношение к Богу.

2. Совершенное использование по назначению.

«**Всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов**». Совершенный дар требует совершенного обращения. Бог дает дары не для того, чтобы ими любовались или превозносились друг перед другом, но для того, чтобы совершенным образом использовать их для получения плодов, для служения людям, для прославления Бога. Уникальность Божьего подарка в лице спутника жизни состоит в том, что он предназначен для того, чтобы служить ему в семейной жизни, причем служить совершенно, использовать его по назначению, относясь со всей любовью. Бог дал самые совершенные повеления о том, как относится мужу к жене и жене к мужу. Чтобы иметь счастье и благословения от Божьих даров, необходимо правильно с ними обращаться, чтобы каждый исполнял свое назначение. Для того чтобы Господь обильно благословлял семью, муж должен исполнять следующие важнейшие повеления:

1. «**Мужья, любите своих жен и не будьте к ним суровы**» (Кол.3:18).

2. «**Обращайтесь благоразумно с женами, как с немощнейшим сосудом**» (1Пет.3:7).

 *Для меня великим удивлением являются музыканты, особенно скрипачи, которые могут извлекать сказочные звуки из кусочка дерева с несколькими струнами. Мне нравится, как они обращаются со своими скрипками: осторожно носят (их чехлы являются целым храмами для инструмента), заворачивают в дорогой материал, тщательно настраивают, играют с любовью и вдохновением. Если мне, не музыканту, дать даже скрипку Страдивари, то я не смогу правильно пользоваться ей, и кроме неприятных звуков ничего не извлеку из совершенного инструмента. Но когда инструмента коснется мастер, она зазвучит музыкой неба. Нельзя на скрипке играть, как на трубе или бить по ней, как в барабан. Она будет испорчена и не даст насладиться красотой своего звучания. И если скрипка требует такого благоразумного и трепетного отношения к себе, то, тем более, трепетного отношения требует женщина — крохотный и немощнейший сосуд с тысячами тысяч оттенков характера, с огромной красотой внутренней музыки добрых черт, которую нужно уметь извлечь, раскрыть, настроить, чтобы наслаждаться красотой совершенного дара*. Как верно заметила одна из женщин: «Женщина — это вам не расписание поездов». Ее не нужно изменять, ее будет изменять Господь, а муж должен любить ее, благоразумно относится к ней, чтобы из нее изливалась музыка счастья. Не ставь требований к ней, измени свое отношение, исполняй свои обязанности, и Бог будет открывать сокровища ее характера, изменять ее звучание. Без любви и без благоразумного отношения к жене, этот дар никогда не раскроет свои совершенства.

 Для жены Бог дает совершенно нетрудные для исполнения повеления: быть помощницей мужу и повиноваться мужу:

«**Жены, повинуйтесь мужьям своим, как прилично в Господе**» (Кол.3:18). Если жена не будет повиноваться, то она не даст своему мужу возможность дарить ей блага. Чтобы жена была в надежном убежище и в безопасности под покровом мужа, она должна дать возможность мужу укрыть ее; чтобы дать возможность мужу проявлять любовь и почтение к жене, она должна своей женственностью, слабостью и кротостью вдохновлять его на добрые дела и не давать указаний, как это сделать лучше; чтобы дать действовать мужу уверенно, жена не должна заслонять его своим авторитетом, не должна давить своими знаниями, но мудро помочь направить силу мужа на созидание; чтобы дать Господу действовать в муже, жена в послушании должна своей жизнью являть Того, от Которого исходят все блага. Послушание — это радостный отклик жены на любовь со стороны мужа, это открытые паруса для получения силы ветра в нужном направлении. Так Бог устроил семью, что для блаженной жизни в семье необходимо каждому исполнять свои обязанности и не требовать исполнения обязанностей от спутника жизни. Легко любить послушных и легко слушаться любящих. Но если поступаете так, то что особенного делаете. Свои обязанности надо исполнять всегда, даже если есть проблемы у спутника жизни, а Господь будет трудиться в нем, потому что только Он может изменять характеры и вести к совершенству.

3. Дорожить каждым мгновением жизни и превращать его в вечность через служение любовью друг другу.

«**Всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов**». Если Бог подарил вас друг для друга, то вы должны каждое мгновение, каждый час и каждый день своей жизни строить так, чтобы дары приносили плоды для славы Божьей. Ради этого Бог и создал семью, ради этого Он и соединяет вас сегодня в одно. Поэтому каждое утро, когда вы будете просыпаться, просите у Господа: «Господи, дай нам возможность послужить любовью друг другу и людям для Твоей славы. Помоги дорожить временем и превращать каждое мгновение в ценность для вечности. Укажи нам, что нужно сделать каждому, чтобы проявить данные Тобою дары для принесения плодов, чтобы каждый день не был пустым, но приносил Тебе славу и радость». Хорошо, если бы каждый день вы как муж и жена говорили друг другу: «Любимый! Любимая! Давай совершим сегодня то, что можем, чтобы сделать жизнь на земле хоть немного светлее, а жизнь в нашем доме полной благости и радости». Важно иметь такие цели и исполнять их.

Итак, сегодня вы получили от Бога то, что вы никогда не имели; то, что принадлежит не только вам, но и принадлежит Богу; то, что может сделать всю вашу жизнь счастливой и наполненной — вы получили от Бога в дар друг друга, вы получили самый *совершенный дар*:

*Пред вами небо дивным трепетом молчало,*

*Для вас сегодня гимны ангельски звучат,*

*И ваши души Божья тайна увенчала,*

*Сердца в любви одну мелодию стучат.*

*Как чудно все, и вы младенцы в жизни новой!*

*Семья одна, одна любовь на все века,*

*И вам являет Бог благоволенье снова,*

*Он будет вас нести в Своих святых руках.*

*Пусть вас Господь хранит от зла и пересудов,*

*И пусть в семье царит свет Божий навсегда.*

*Вы ваши души, словно хрупкие сосуды,*

*Храните нежно как чудесный Божий дар.*

*Послал Господь из рая душам дуновенье,*

*О, только б вы смогли всем сердцем то принять,*

*Как важно каждый день и каждое мгновенье*

*Вам совершенный дар с любовью применять!*

*Сиянье неба, ваша радость не случайны,*

*Для вас Господь сегодня праздник сотворил,*

*Он вам открыл величье всей семейной тайны:*

*Не вы нашлись, друг другу Он вас подарил.*

 Да будет благословенным использование вами полученных драгоценных даяний от Творца неба и земли, Творца всего видимого и невидимого, Который возлюбил вас любовью вечной.

Итак, отметим в **заключение**: ***муж и жена являются совершенными дарами от Бога для совершенного служения друг другу и принесения плодов Господу***. Для построения счастливой семьи, угодной Господу необходимо:

1. *Ответственно и с благодарностью относиться друг к другу* не как к тому, кого вы случайно встретили на своем жизненном пути, а *как к чудесному и совершенному дару от Господа*, как к самому дорогому, что Бог подарил вам здесь на земле для подготовки вас к небесной жизни.

2. *Совершенно использовать совершенный дар* по Божьему назначению, изменяя не другого, а себя и свой характер, исполняя свои обязанности и предназначения, чтобы создать все условия для блага ближнего и процветания его добрых Господних даяний. Изменяй себя так, чтобы процветали добрые даяния своей половины.

3. *Всякое время вашей жизни строить так, чтобы дарами приносить нетленные плоды для вечности и для славы Божьей на земле*. Использовать каждое мгновение и каждый день своей жизни, чтобы превращать их в блаженную вечность, служа любовью друг другу, зная, что проявление любви во всех обстоятельствах есть песнь вечного неба на временной земле, и эту песнь — какой бы она сложной ни была — вы можете и должны освоить и воспевать.

Итак***, используйте себя каждое мгновение жизни как совершенный Божий дар для драгоценной половины***». И да благословит вас Господь. Аминь!

**Любовь побеждает все земные ценности**

1Кор.13:1-13: «*1* **Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я — медь звенящая или кимвал звучащий.** *2* **Если имею дар пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и всю веру, так что могу и горы переставлять, а не имею любви, — то я ничто.** *3* **И если я раздам все имение мое и отдам тело мое на сожжение, а любви не имею, нет мне в том никакой пользы.** ***4* Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится,** *5* **не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла,** *6* **не радуется неправде, а сорадуется истине;** *7*  **все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит.** *8* **Любовь никогда не перестает, хотя и пророчества прекратятся, и языки умолкнут, и знание упразднится.** *9*  **Ибо мы отчасти знаем, и отчасти пророчествуем;** *10* **когда же настанет совершенное, тогда то, что отчасти, прекратится.** *11* **Когда я был младенцем, то по-младенчески говорил, по-младенчески мыслил, по-младенчески рассуждал; а как стал мужем, то оставил младенческое.** *12* **Теперь мы видим как бы сквозь тусклое стекло, гадательно, тогда же лицом к лицу; теперь знаю я отчасти, а тогда познаю, подобно как я познан.** *13* **А теперь пребывают сии три: вера, надежда, любовь; но любовь из них больше**».

 Каждый раз, участвуя в Вечере Господней, мы приходим к подножию креста Голгофы, принося свое сердце умершему за нас и воскресшему ради нас Иисусу Христу. Что находится в нашем сердце, какие изменения произошли за время, прошедшее от одной Вечери к другой, чем мы можем порадовать нашего Спасителя, Который видит все в нас: слова, дела, мысли, намерения, цели, ценности, устремления сердца? Как готовим мы себя ко встрече со Христом и к жизни в вечности? Мы входим духовно в Святое святых на небесах, мы приступаем к Престолу благодати, приобщаемся к Телу и Крови Господней и представляем себя на промежуточный экзамен перед Иисусом, чтобы получить благословение и силу для преображения себя в образ Христа. Это является великой ответственностью. В этом смысл Божьего предупреждения для каждого христианина, записанного в 1Кор.11:27-29: «**Посему, кто будет есть хлеб сей или пить чашу Господню недостойно, виновен будет против Тела и Крови Господней. Да испытывает же себя человек, и таким образом пусть ест от хлеба сего и пьет из чаши сей. Ибо, кто ест и пьет недостойно, тот ест и пьет осуждение себе, не рассуждая о Теле Господнем**».

 Наша цель — приблизиться ко Христу, быть подобным Ему, подражать Его природе и Божественным чертам характера. Что является главным, направляющем стержнем в этом приближении? Нет более точного, более глубокого и более краткого описания природы Бога в Библии, чем то, которое содержится в Его Слове: «**Бог есть любовь**» (1Ин.4:16). И нет более понятного критерия пребывания в Боге, чем тот, в котором сказано «**и пребывающий в любви пребывает в Боге, и Бог в нем**» (1Ин.4:16). Основой нашего характера должна быть любовь, и только любовь. Но я думаю, что не ошибусь, если скажу, что более всего мы грешим именно в том, что не проявляем эту любовь, или в том, что принимаем за истинную любовь человеческую копию или подделку под нее. За всю историю развития Церкви христианам легче было проявлять ревность, бурную деятельность, бороться за истину, отстаивать чистоту учения, трудиться самозабвенно и по всем фронтам, чем любить любовью *агапе*, любовью небесной, жертвенной и бескорыстной. Мы часто похожи на тех коринфян, к которым обращался Апостол Павел, которые имели много даров, имели все для любви, но не имели и не проявляли этой любви. Любовь является одновременно и даром, и плодом, она дается Господом, но проявляется человеком, она не может быть живой без дел. Христианину трудно быть любящим. Но именно это качество нашего характера более всего ценится в земной жизни, это же качество еще более будет цениться в вечности. В вечности не будет нужды в пророчествах, потому что все обетования Божьего Слова исполнятся; в вечности не будет нужды в сверхъестественных дарах и в знаниях, получаемых сверхъестественным путем, потому что мы верующие будут все иметь эти знания; в вечности не будет нужды в вере и надежде, потому что и вера, и надежда являются только средствами для достижения цели — иметь любовь как сущность Божественной природы. Все дары являются временными, частичными, а любовь является вечным и самым совершенным даром. Совершенное состояние наступит в вечности с Господом, когда мы только и сможем познать, подобно Ему, как познаны мы нашим Господом. Любовь, как и вечная жизнь, никогда не прекратится, она будет длиться вечно:

**«Любовь никогда не перестает, хотя и пророчества прекратятся, и языки умолкнут, и знание упразднится.** **Ибо мы отчасти знаем, и отчасти пророчествуем; когда же настанет совершенное, тогда то, что отчасти, прекратится.** **Когда я был младенцем, то по-младенчески говорил, по-младенчески мыслил, по-младенчески рассуждал; а как стал мужем, то оставил младенческое.** **Теперь мы видим как бы сквозь тусклое стекло, гадательно, тогда же лицом к лицу; теперь знаю я отчасти, а тогда познаю, подобно как я познан**»**.**

 Итак, мы более всего огорчаем Господа при отсутствии любви и более всего прославляем Его любовью. Поэтому нам так важно понять этот превосходнейший дар, развивать его и достигать любви, превращая ее в лучший плод всей жизни. Так об этом и заключает Апостол Павел Божественный гимн любви, переведенный на лирический язык действий Кодекс Царства Божьего и духовную музыку вечности: «**Достигайте любви!**» (1Кор.14:1). Наилучшим описанием и Бога, и *любви-агап*е является тринадцатая глава Послания к коринфянам.

 Поскольку нет таких слов, чтобы описать эту великую любовь, то Апостол Павел показывает нам этот величайший дар в понятиях о том, что истинная любовь ***делает***, и чего она совершенно ***не должна делать***. Павел показывает, что есть настоящая, Божественная *любовь-агапе*, и что есть внешняя имитация этой любви и человеческие несовершенные чувствования, которые заслоняют истинную любовь и не приносят никакой пользы. Будем проверять себя и свои сердца по Божьим меркам на наличие истинной любви.

 Для начала важно уяснить, *чем не является* любовь. Любовь-агапе не является чувственной любовью, она является любовью волевой, она оперирует не такими понятиями, как «нравится-не нравится», а понятиями «угодно это Богу или нет?», «прославляет это Господа или нет?». Любовь пленяет все действия в послушание Христу посредством жертвы своими интересами и решительного акта самоотдачи. Для нас очень важно понять, что самые лучшие дары и добродетели без любви как царицы добродетелей ничего не стоят, не имеют никакой пользы для христиан и не представляют никакой ценности в глазах Бога. Так высоко ставит Господь любовь в сокровищнице добродетелей: «**Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я — медь звенящая или кимвал звучащий.** **Если имею дар пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и всю веру, так что могу и горы переставлять, а не имею любви, — то я ничто.** **И если я раздам все имение мое и отдам тело мое на сожжение, а любви не имею, нет мне в том никакой пользы**».

 Здесь Павел прибегает к методу преувеличения, использует гиперболы для того, чтобы было предельно ясно, что без любви никто не может называться дитем Божьим, даже если он обладает множеством даров, которые высоко ценятся в глазах людей. Слово Божье показывает, что если бы даже каким-нибудь невероятным способом христианин имел бы самые несказанные способности и возможности, и даже пускал бы их в оборот без любви, то он был бы просто абсолютно ничем. Если бы кто-то из нас мог иметь самый совершенный дар языков, если бы он знал все языки мира, если бы обладал таким красноречием, что удивлял каждого, если бы он обладал способностью и искусством красноречия, как Божьи посланники-ангелы, но не имел любви или не делал это с любовью, то все это было бы в глазах Бога пустым звуком и по своей ценности сравнивалось бы со звенящей медью или кимвалом звучащим, которыми пользовались язычники для ритуальных экстатических говорений с целью прославить языческого Бога Вакха с сопровождением труб и кимвал. Почему так? Величайшие истины обречены на провал в будущем, если они не совершаются с любовью, если они не исполнены силой Духа Святого, если они не подключают Божье могущество для вечной реализации этих ценностей.

 Если бы кто-то из нас имел дар пророчества, мог так провозглашать Божьи истины, чтобы люди могли понимать их, если бы он знал правильно все Писание, и ему были открыты все тайны и все познания будущего, если бы ему были открыты все законы природы и Божьего ведения, но если бы он это делал без любви, то он был бы ничто. Почему так? Без любви наши знания не делают нас орудием в руках Бога, мы без любви не становимся кем-то с Христовой природой. Без любви все знания рано или поздно будут направлены не для служения Богу и человеку, а на прославление своего имени, на возвышение гордости и тщеславия знающего. Истина Божья не может быть полной без любви, пророку и мудрому требуется особая любовь, чтобы его слово имело действие. Только любовь запускает механизм созидательного действия слова и научает Божьему в жизни и слушающих, и говорящего. А без любви мы будем действовать не по духу, а по плоти, мы будем действовать не Божьей силой, а своей, мы будем иметь неверные мотивы и намерения. Вот почему так часто мы не имеем успеха в свидетельстве и евангелизации. Самое выдающееся знание без любви «**надмевает, а любовь назидает**» (1Кор.8:1). Мы должны встрепенуться перед этой истиной Божьей и понять, что только тот, «**кто любит Бога, тому дано знание от Него**» (1Кор.8:3)! Богословие — замечательная вещь, замечательным является понимание сущности Слова Божьего, способности учить и доносить другим, но каждый талантливый богослов и проповедник должен знать, что без любви он — ничто. Без любви мы можем сделать из членов церкви надменных и знающих фарисеев, которые наполнены знаниями, правилами, законами, но их сердца будут совершенно пустыми без любви. Так фарисеи, знающие Писание больше всех других людей, распяли Христа. Поэтому, как сказал один проповедник, «*лучше быть пациентом Христа, чем доктором богословия*». Знания без любви превращаются в интеллектуальную гордыню.

 Но, может быть, через дар веры, которая очень сильна и способна переставлять горы, можно служить людям без любви? Нет. Самая чудотворная вера без любви есть ничто. Чудотворная вера отличается от спасающей тем, что спасающая вера всегда есть «**вера**, **действует любовью**» (Гал.5:6). Даже если бы кто-то из нас обладал таким молитвенным доверием к Богу, что и горы переставлял, а любви не имел, то он был бы ничто. Мы читаем в Слове Божьем о таких людях, которые творили чудеса именем Христа, но делали это для прославления себя, а не Бога, и знаем об их конце жизни: «**Многие скажут Мне в тот день: Господи! Господи! не от Твоего ли имени мы пророчествовали? и не Твоим ли именем бесов изгоняли? и не Твоим ли именем многие чудеса творили? И тогда объявлю им: Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие**» (Мф.7:22,23). Иона был сильным и талантливым пророком, но он не любил жителей Ниневии, он считал, что они достойны только наказания. Его вера говорила ему, что в Ниневии его ждет большой успех, его проповедь в конечном итоге под действием Бога совершило чудо, но отсутствие любви привело к тому, что сам пророк оказался ничем, огорчился проявленной милости Божьей и просил: «**Лучше мне умереть, нежели жить**» (Ион.4:3). Без любви нельзя достичь созидания, и даже самая большая сила веры без любви будет разрушать душу, а вера с любовью будет иметь разбитое, сокрушенное и плачущее сердце за спасение каждого человека, пусть даже самого недостойного.

 И, наконец, мы узнаем о том, что если бы кто-то из нас был бы очень щедрым, был великим благотворителем, раздал бы все свое имение, но не имел бы любви, то от этого не было бы ему никакой пользы. Материальная польза была бы для получивших богатства, но для отдавшего все без любви не было бы никакой пользы для вечности. Почему так? Потому что рука и разум могут быть открытыми и щедрыми, в то время как в сердце не будет милосердия и желания приблизить человека к Богу. Внешняя благотворительность, пожертвования больших сумм денег без любви исходят преимущественно из тщеславия, из гордости, из желания блеснуть своими заслугами и возможностями, из желания отличиться резко от других в любой сфере, в том числе и в сфере благотворительности. Для человека важны дела, а для Бога важны и намерения; для человека важен результат, а для Бога важны и средства достижения, и мотивы действий. За кажущейся щедростью и жертвенностью может скрываться много эгоизма и скрытой корысти в будущем. Если мы отдаем даже все, что имеем, но сердце свое удерживаем от Бога, не отдаем всю славу Богу, Который дал богатства, не благодарим Его за это, а превозносим себя, то это только отдаляет нас от Бога, и нет в том никакой пользы. Поэтому наш Господь и учил в Нагорной проповеди проявлению истинной любви от чистого сердца при благотворительности «**Итак, когда творишь милостыню, не труби перед собою, как делают лицемеры в синагогах и на улицах, чтобы прославляли их люди. Истинно говорю вам: они уже получают награду свою. У тебя же, когда творишь милостыню, пусть левая рука твоя не знает, что делает правая, чтобы милостыня твоя была втайне; и Отец твой, видящий тайное, воздаст тебе явно**» (Мф.6:2-4).

 И еще есть самое непостижимое в истинной любви. Если бы кто-то из нас был очень жертвенным и готов бы был отказаться от себя, готов страдать и даже отдать жизнь, но без любви, то для него не было бы в этом никакой пользы. Почему так? Потому что без любви даже мученичество и жертва не трудятся для Царствия Божьего. Если к жертвенности подталкивают собственные интересы и гордость, если человек ради всеобщей славы перед людьми готов на фанатичный поступок, если человек страдает, но в центре стоит не Бог и другие люди, а он сам, он и его будущая похвала от людей, он и его собственный интерес, то такое побуждение и действие не есть от Бога, оно не духовно, оно не дышит вечностью, оно не исполнено Духом Святым. Жить так, чтобы желать гонений и страданий за Христа вместо кропотливого труда с любовью к погибающему миру — это неблагородная цель. Бросаться в огонь, чтобы заработать себе репутацию среди людей и сделать себе имя, совершенно бесполезно. Для Бога более важны мы сами, наши характеры, наши сердца, чем наши громкие поступки без любви.

 Таким образом, ***без любви каждый является перед Богом ничем, каждый не получит от Бога в вечности ничего, каждый в своих суетных и плотских усилиях создает ничто***. Можно потерять всю жизнь на бесплодные усилия и оказаться у разбитого корыта, если не иметь любви. Поэтому мы должны стремиться не к красноречию, не к тайнам знаний, не к чудотворной вере, не к внешней благотворительности, не к фанатичному мученичеству, а к любви. Мы можем и должны научиться любить, и это важнее всего и прекраснее всего. В описании этой любви мы имеем портрет любящего Господа, Его природу, Его устремления и Его совершенство. И наша цель — не просто знать о величии любви, но изменить наши привычки, изменить наши ценности и поступки, сверяя их с характером Христа. Вот какая она настоящая любовь.

 Она **долготерпит**. Это значит, что даже если человеку причинили зло, он не отвечает злом, хотя и мог бы сделать это. Такая любовь переносит предательства, несправедливости, провокации, не исполняясь гневом и обладая уравновешенностью. Она обуздывает злые страсти, терпит и надеется на лучшее, желает исправления ближнего всем сердцем, долго ждет плодов своего терпения. Именно долготерпение Божье сохраняет еще этот развращенный мир и дает возможность приходить людям ко спасению. Долготерпение способно принять на себя все, что угодно, и угасить зло, чтобы приблизить человека к Богу.

 Истинная любовь **милосердствует**. Это значит, что она готова все отдать ради блага других, ничего не требуя взамен и отдавая всю славу Богу. Мы живем в таком греховном, жестоком и несправедливом мире, что простору для проявления милосердия нет конца. Милосердие е зависит от поведения другого человека, оно не заслуживается, оно дарится другому человеку, имеющему массу недостатков и проблем. Милосердствующая любовь снисходит к слабостям человека, имеет жажду прощения, не носит в сердце обид и протягивает руку помощи совершенно недостойным людям.

 Истинная любовь **не завидует**. Это значит, что успех другого человека не огорчает, а приносит радость и расценивается как успех Божий. Такая любовь искренне радуется тогда, когда у других лучше, чем у тебя. Любая зависть имеет своим корнем скрытое или явное желание зла. Истинная любовь не имеет ожесточенной ревности, думает не только о себе, но о других, желает добра всем, даже своим врагам, и никогда не радуется их падению или неудачам.

 Истинная любовь **не превозносится, не гордится**. Это значит, что она не приписывает себе заслуги и успехи, но отдает всю славу Господу. Все доброе приходит от Господа, и нам нет никаких причин хвалиться. Любовь не ставит себя выше других, не кичится своими достижениями, не требует для себя почтения, чести, власти и уважения, не принадлежащих ей. Такая любовь ничего не делает «**по любопрению или по тщеславию**», но по смиренномудрию почитает «**один другого высшим себя**» (Флп.2:3). Она трезво оценивает себя; стремиться занять менее почетное место в глазах людей, но угодить Богу. Она не поднимает шума, не любит быть в центре всех событий перед людьми, но делает все возможное для славы Господа, не рвется вперед, не действует коварно, ненавидит всякую фальшь, лицемерие и притворство. При такой любви на троне не свое «я», а Бог, Которому во всем дается первое место. Такая любовь не ищет себе ложной и пустой славы, особенно за счет других, за счет их уничижения или бесчестного умаления. Она никогда не считает себя достигшей, не становится самодовольной, не выдает себя за великого, не выставляет напоказ своих успехов. Она, не хвастается, не пускает пыль в глаза и не соперничает за первенство. Превозношение и гордость так далеки от Господа, что Писание самым строгим образом предупреждает нас о последствиях гордости: «**Ибо, кто возвышает** **себя, тот унижен будет, а кто унижает себя, тот возвысится**» (Мф.23:12). Истинная любовь закрыта для осуждения других и беспощадна к себе.

 Настоящая любовь **не бесчинствует**. Это значит, что она не ведет себя бесстыдно, некрасиво, бестактно, не грубит, но ведет себя почтительно со всеми людьми, относится с почтением и уважением к старшим и стоящим выше, с милосердием и снисхождением к тем, кто стоит ниже, правильно оценивает свое положение и назначение. Такая любовь не нарушает порядка, она тиха и скромна, соблюдает установленные Богом различия, ко всем относится вежливо и доброжелательно.

 Любовь **не ищет своего**. Это значит, что такая любовь ставит счастье и успех ближнего условием своего счастья. Она не ищет пользы только себе, особенно за счет других или в ущерб другим. Желание служить себе, эгоизм являются тяжелыми камнями на пути в Царство Божье. Если мы сумеем победить эгоизм, мы сумеем научиться любить. Наш Господь так сказал о цели Своего Пришествия на землю: «**Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих**» (Мф.20:28). Любовь ревнует в первую очередь не о своем благополучии, а о благополучии других, она не делает ничего из соображений личной выгоды, но ищет блага другим. Это — отдающая любовь, жертвенная и бескорыстная, не требующая благодарности и способная страдать ради славы Божьей и ради блага ближнего. Христианам важно, наконец, уяснить, что если мы не живем для других, то мы не живем Божьей жизнью вообще. Жертвенность, самоотдача, — сущность *любви-агапе*. По природе человеку свойственен эгоизм, а желание жить ради других дается с Божьей помощью и достигается духовными и волевыми усилиями по принципу: «Я люблю не за что-то, а потому что так любит Бог». Такая любовь не ставит условий, но создает условия для счастья других. *Однажды в моей духовной практике был случай, когда молодая сестра спросила: «Что мне делать с молодым человеком, который говорит, что очень любит меня, и если я не соглашусь выйти за него замуж, то он может покончить жизнь самоубийством?» Она получила такой ответ: «Никогда не выходи за такого замуж, потому что такой человек любит только себя и живет только для себя, а все его слова являются лишь грубым шантажом».*

 Любовь **не раздражается**. Это значит, что такая любовь способна не вовлекаться в резкое противостояние из-за себя, она способна останавливать гнев, негодование и раздражение, она способна управлять эмоциями и направлять их в созидательное русло, принимать весь негатив на себя и не выплескивать зло на других. Раздражение возникает тогда, когда человек хочет любыми путями навязать жизнь по своим, а не по Божьим стандартам. Есть праведный гнев, когда попираются Божьи истины. Но такой гнев не будет выплескиваться, когда обижают меня лично. Раздражительные люди больше отстаивают свои права, чем ревнуют о своих обязанностях и о служении ближним. Вспыльчивость вносит за короткое время такое разрушение отношений, которое может залечиваться годами, и то при наличии исцеляющей любви. Там, где горит огонь любви, невозможно вспыхнуть пламени гнева.

 Истинная любовь **не мыслит зла**. Это значит, что она не держит зла, не ведет счет злу и не лелеет плохих мыслей о людях. Эта любовь видит и чувствует то зло, которое ей причиняется, но не накапливает обиды, а гасит их любовью. Она не только не совершает злого поступка в ответ, но даже и не помышляет о злом, а пленяет всякое помышление в послушание Христу. Она мыслит самое лучшее о других, не занимается подозрением, не выискивает недостатки, не принимает беспочвенные негативные мнения о других.

 Любовь **не радуется неправде, а сорадуется истине**. Это значит, что она не радуется греху ближнего и даже врага, не радуется его падению, не радуется тому, что худо. Если мы радуемся греху, разносим слухи, интересуемся всякой нечистотой, проявляем нездоровый интерес к сплетням, то мы радуемся тому, что обижает нашего Отца Небесного, и не можем пребывать в любви. Человеческая испорченность проявляется в том, что сегодня многие люди при громких разоблачениях и разных признаниях радуются испорченности других и думают, что они лучше тех, кого разоблачили. При истинной любви мы не торжествуем из гордости и недоброжелательности к кому-то, но терпим скорбь. Крайняя степень злобы — находить удовольствие в бедствиях других. Если мы любим человека и Бога, то мы будем ненавидеть грех человека, а не грешника. Любовь сорадуется истине и не может быть отделена от Божьей истины. Любовь не может жить без Божьей истины, она не идет на человеческие компромиссы по принципу «лишь бы было тихо», но отстаивает Божью правду. Истинная любовь не будет говорить врагам Божьего дела: «Не важно, как они верят, не важно, как они учат и что говорят, но важно, чтобы мы их любили». При этом ложная любовь понимает под любовью замалчивание, обхождение острых углов, мнимый мир за счет жертвования Божьей истиной, молчаливое малодушие. Любовь не слепа и не имеет ничего общего со слабовольным приукрашиванием и замалчиванием истины, но она будет стремиться открыть истину заблуждающемуся и помочь ему обрести ее во всей полноте. «**Любовь же состоит в том, чтобы мы поступали по заповедям Его. Это та заповедь, которую вы слышали от начала, чтобы поступали по ней**», — учит Апостол любви Иоанн (2Ин.6). И он продолжает: «**Ибо это есть любовь к Богу, чтобы мы соблюдали заповеди Его; и заповеди Его нетяжки**» (1Ин.5:3). Любовь готова терпеть лишения и трудности, но держаться Божьей истины и радоваться всему тому, что связано с благочестием и истинной верой, с исполнением воли Божьей.

 Истинная любовь, наконец, **все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит**. Это значит, что такая любовь, не пренебрегая благоразумием, взвешивая каждое слово с мудростью, пытается защитить уязвимые стороны характера брата. Она способна верить хорошему, держаться доброго мнения обо всех, если нет явного доказательства их грехов. Такая любовь не обнажает раны, а покрывает их, не обнажает и не эксплуатирует грехи других, но прикладывает все усилия, чтобы избавить человека от такого рабства. Это значит, что такая любовь смотрит на человека Божьими очами и видит не столько недостатки, сколько то доброе, что может сделать с этим человеком Господь. Для такой любви нет ничего того, что она не смогла бы вместить в человеке и исправить его с Божьей помощью. Апостол Петр пишет: «**Более же всего имейте усердную любовь друг ко другу, потому что любовь покрывает множество грехов**» (1Пет.4:8). Это не означает, что любовь скрывает грехи. Это означает, что с помощью любви в Божьей истине исправляется брат, при этом не разглашаюся его ошибки без надобности оглашения, пока этого не потребует христианский долг. Такая любовь старается исправить его, причиняя как можно меньше боли и вреда упавшему. Это означает, что любовь несет брата до момента исцеления. Она все переносит, терпеливо несет всякую несправедливость и неприятности, достойно держит удары судьбы и не бросается в крайности. Любовь протягивает в надежде свою руку к ближнему и держит ее постоянно, пока для него есть малейший шанс исправиться. Любовь чувствует боль того, кто в нужде, и помогает нести их бремена.

Если любовь покрывает множество грехов, то отсутствие любви порождает множество грехов и является питательной почвой для распространения зла и неправды. Как важно избегать этого. Не в самых великих делах проявляется любовь, но она проявляется в том, чтобы покрывать и исцелять недостатки других. Она видит и знает цену, которую надо заплатить, видит борьбу и говорит, что с полной готовностью берет эти тяготы на себя.

Мы видим, как совершенна и как прекрасна Божья любовь, которой мы должны подражать! Каким сильным и благословенным было бы христианство, если бы все называющие себя христианами жили по принципам этой любви! Но нам важно не расслабляться только потому, что многие не исполняют заповеди любви, но важно, чтобы мы были такими сильными и благословенными, потому что отчет перед Богом каждый даст за себя.

 Как достигать такой любви и пребывать в такой любви? Это возможно только пребывая в Господе. Если мы не любим Бога всем сердцем, то мы не можем любить ближнего, потому что питаться неиссякаемой любовью можно только из Божественного источника. И с другой стороны, мы никогда не сможем возрастать в любви к Богу, если не будем проявлять любовь к ближнему. На самом деле мы любим Бога настолько, насколько любим ближнего и служим ему. Любовь-агапе — это не существительное и не прилагательное, но в 1 Кор.13 оно звучит как глагол, потому что это действие, это самоотдача, это постоянный процесс служения людям, причем тем людям, которые менее всего заслуживают этой любви, но более всего нуждаются в ней. Черпать такую любовь и учиться такой любви можно только у Господа, подражая Христу в каждом шаге своей земной жизни. На кресте Бог явил нам такую любовь. Он являет нам эту любовь каждое мгновение и дарует еще возможность исправиться и приблизиться к Нему. Единственный способ победить зло в своем сердце — это утопить его в своей любви и остановить на себе с Божьей помощью, сделав этот мир на капельку добрее.

Наш Господь призывает нас к тому, чтобы мы любили врагов, благословляли проклинающих, благотворили ненавидящих нас и молились за обижающих и гонящих нас (Мф.5:44). Когда мы хоть немного начинаем любить тех, кто не любит нас, тех, кто бьет по самому больному месту, кто клевещет и предает, мы начинаем касаться сердцем той любви, которой возлюбил нас Господь, и начинает становиться видимой иллюстрацией Его любви. Это — сложная задача. Но другой мерки и других эталонов у Господа нет. Господь дает нам такую любовь, Он помогает нам во всем. Даже если мы очень сильно захотим и напряжем все силы и волю, чтобы любить ближнего, мы не сможем сделать этого без Бога, без проникновения в Его Слово, без полной отдачи себя в руки Господа, без постоянного исполнения Его заповедей, без борьбы до крови против греха, без постоянного совершенствования в практическом познании Христа, без общения с детьми Божьими и с Самим Богом в молитвах. Нам еще так много предстоит изменить в своих сердцах, а времени остается все меньше и меньше. И нас еще ожидают такие чудесные открытия глубин Божьей любви, такая радость проявления любви-агапе, с которой ничто не сможет сравниться! А начинать надо с самого простого: с любви к своим братьям и сестрам по вере. «**Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга. По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою**», — так учит наш Господь всех Своих последователей (Ин.13:34,35). По существу, верующие должны иметь между собою самые близкие и теплые отношения, которые будут указывать всем людям на любящего Бога. Такой должна быть поместная церковь, и такими должны быть отношения между всеми истинным верующими.

 Сегодня мы живем еще на этой земле. Сегодня наш Господь дает нам чудную возможность и величайшее счастье — любить и быть любимыми. Сегодня мы пользуемся дарами Божьими, чтобы стать похожими на Него. Но во всем этом мы должны всегда держать в центре внимания любовь, которая является сердцем христианства и, по сути, определяет принадлежность ко Христу: «**А теперь пребывают сии три: вера, надежда, любовь; но любовь из них больше**». Если ты хочешь иметь в своей жизни вечность и проявлять ее уже на этой земле — люби! Люби так, как любит нас Христос, отдавший Свою жизнь за каждого человека, когда все мы были еще грешниками и врагами Богу по расположению к Нему по своим грехам.

 Таким образом, важнейшим смыслом земной жизни является научиться любить так, как любит нас Господь, научиться жить не для себя, а для других, чтобы жизнь в любви была украшением христианского учения и приводила в вечное Царство Господа и Спасителя Иисуса Христа. Надо спешить любить, спешит отдавать все лучшее, что мы имеем, другим, чтобы обогащаться от Господа. В этом и состоит вся тайна и все Божье озаренье для верующего человека:

 *Любовь — сила жизни, вот Божие все озаренье,*

 *И важно, чтоб каждый из нас никогда не забыл:*

*Один только Бог; человек — совершенство творенья,*

*И заповедь в сущности только одна: «Возлюби!*»

 Итак, отметим в ***заключение***:

***Наша близость к Господу определяется мерой истинной, действенной и жертвенной любви к людям***. Для преображения в образ Христа необходимо:

*1. Направлять все свои устремления, действия, слова, мысли, поступки и цели на высший дар*, на путь превосходнейший, на то, чтобы во всей глубине понять и являть истинную *любовь-агапе*, не удовлетворяясь только внешними ее проявлениями и не обманывая самих себя.

*2. Отбросить всякий формализм и от всей чистоты и искренности сердца действовать по Божьим меркам любви и жить для других*, чтобы уразуметь истинную любовь и возрастать в ней, умножая совершенные действия по созиданию вечной Церкви Божьей.

*3.Возлюбить Господа всем сердцем*, всей душою, всем разумением и всей крепостью своей, *чтобы питаться от источника любви*, а *также любить ближнего*, как самого себя, *чтобы явить реальную любовь к Богу* и умножать потоки Божьих благословений в нашей жизни.

Итак, ***преображайся в образ Божий проявлением только той истинной любви, которая исходит от Господа и проявляется к людям по Его вечным эталонам***. Аминь!

**Любовь побеждает эгоизм**

2Кор.5:15: «**А Христос за всех умер, чтобы живущие уже не для себя жили, но для умершего за них и воскресшего**».

Дорогие жених и невеста, дорогие родители, друзья, гости, дорогая церковь! Сегодня совершается событие небесной важности: по Божьему благословению эти молодые люди вступают в семейную жизнь, жизнь совершенно новую и неизведанную для них, и в то же время самую совершенную для человеческого сообщества. От того, как молодые люди будут строить отношения в браке, будет зависеть их земная жизнь и жизнь в вечности. Мы все много знаем о семье, о счастье, о том, как его надо достигать, но далеко не все становятся счастливыми. Почему? Потому что люди часто живут в семье прежней жизнью, ничуть не изменяясь, а брачная половина как бы идет параллельно их жизни. Вступление в брак — это шаг в качественно новую жизнь, подобно тому, как решение следовать за Господом — это кардинальное решение, требующее глобальных перемен. В семье никогда не бывает так, чтобы полностью счастлив был только один: счастливыми могут быть или оба, или никто. Вступление в брак — это перемена ценностей и перенос вектора усилий от себя к спутнику жизни; это — жизнь для ближнего, изменение привычек и характеров (и порой болезненное), чтобы стать одной плотью, одной душой и одним сердцем. Есть ли какой-нибудь универсальный рецепт счастья для семьи? Есть. Поступай по Слову Божьему, по Божьей воле, и будешь счастливым. Все то, что относится к церкви, то относится и к христианской семье, потому что семья — это церковь в миниатюре. Чтобы иметь Божье благословение в семье и в церкви, надо жить не для себя, а для ближнего. В этом содержится простая и глубокая тайна семейного счастья. Ради этого пришел на землю Христос и умер за нас, чтобы мы стали новой тварью. **«А Христос за всех умер, чтобы живущие уже не для себя жили, но для умершего за них и воскресшего**», — пишет Апостол Павел.

 Что значит жить не для себя, а для славы Божьей в домашней церкви, т.е. в семье?

Это означает:

1. Избавиться от эгоизма. Надо пересмотреть жизненные ориентиры и изменить их с учетом того, что ты теперь не один, и ты не одна, а вы теперь — одно целое со своими обязанностями и со своей ответственностью перед Богом, вы отвечаете друг за друга и должны жить друг для друга. Это значит, что все устремления жизни должны быть направлены на то, чтобы спутник жизни приближался к Богу и становился счастливым в Господе во все времена.

 Тебе хочется сделать что-то, куда-то пойти, что-то купить, как-то провести время, с кем-то долго поговорить по телефону, посидеть за телевизором или за компьютером. Посмотри на это с позиций спутника жизни. Сделает ли это вас роднее, ближе, счастливее, изменит ли это ваши сердца к лучшему? Приблизит ли это вас к Богу? Даст ли такой поступок радость половине, даст ли ощущение того, что вас двое, что вы живете одним дыханием, что это единство дает вам силу, уверенность, надежду и желание жить для другого и все отдавать для ближнего, чтобы, как писал В. Гюго (1802-1885) иметь высшее счастье как «*уверенность в том, что вас любят, любят ради вас самих, вернее сказать, любят вопреки вам*».

*Однажды на беседе с будущими молодоженами пастор рассказывал о главенстве мужа в семье и о том, что муж и жена — одна плоть. Будущий муж сказал своей будущей жене: «Дорогая, мы с тобой будем одна плоть, и эта плоть — я»*. Это — эгоизм. В семье или исправляются к лучшему характеры, или союз будет терпеть поражения и испытывать раны. *Брак* создан для того, чтобы убрать брак характеров, убрать старые привычки и научиться жить не для себя, а для ближнего. Американский писатель Марк Твен (1835-1910) сказал: «*Ни один человек не способен понять, что такое настоящая любовь, пока не проживет в браке четверть века*». Нужно всегда искать пути к тому, чтобы угодить не своим желаниям плоти, а угодить Богу и спутнику жизни, и тогда Бог будет за вас. Для этого надо прощать, смиряться, трудиться над своими мыслями, над своим сердцем и характером, чтобы преображаться в образ Христов. Если мы не научимся жить для спутника в семье, то мы никогда не сможем жить любовью в вечности, а без любви не бывает и вечности. Все время напоминайте себе: «Я не один, я не одна, я в ответе за того, кого мне дал Бог, я должен быть каналом благословений и радости, рукой помощи и сердцем понимания».

Как избавиться от эгоизма? Для этого надо изменять с Божьей помощью себя, а не другого, и смирять себя под Слово Божье. Другого может изменять только Бог, а мы можем изменять только себя с Божьей помощью. Любить — это находить в счастье другого свое счастье и поставить условием своего счастья счастье ближнего. Так поступил с нами Господь, Который умер за нас, чтобы мы **«не для себя жили, но для умершего и воскресшего**».

2. Спешить делать блага спутнику жизни, использовать каждое мгновение для добра. Возрастание в любви будет проявляться в том, что каждый день вы будете уменьшать тяжесть бремени друг друга, дарить друг другу хоть немного тепла, внимания, заботы, поддержки, ободрения, молитв, утешения, вдохновения, теплых слов. Это просто делать в первые дни жизни в браке, но это непросто делать всю жизнь. Важно, чтобы мы реально это делали всю жизнь, а не только принимали за действительность свои намерения и желания. Апостол Иоанн так пишет об этом: «**Дети мои! Станем любить не словом или языком, но делом и истиною**» (1Ин. 3:18). Эти блага должны быть во всем: в добром взгляде, в прикосновении, в защите от зла, в реальной помощи по дому и во всех жизненных ситуациях, в подарках, в защите от злословия и несправедливой критике, в помощи при болезнях, в верности при любых обстоятельствах, в добрых словах. Никогда не надо забывать об этом. *Одна молодая пара праздновала свой 30-летний юбилей. Жена сказала кротко мужу: «Дорогой, ты так давно не говорил мне, что любишь меня». Муж ответил: «Дорогая, я же сказал тебе об этом 30 лет назад, и ничего после этого не изменилось, потому что если бы что-то изменилось, то я сказал бы тебе об этом»*. Это — плохой пример поведения мужа, который забыл, что жена нуждается на 30-ом и на 50-ом году совместной жизни в добрых словах и признаниях еще больше, чем во времена, когда она была невестой. Говорите приятное друг другу, делайте доброе друг другу, поддерживайте друг друга, созидайте свой союз любви постоянно, потому что времени для счастья на земле не так уж много. Дорожите временем, спешите любить и делать добро как драгоценное накопление для вечного Царства Божьего в ваших характерах. И для этого тоже надо изменять себя, а не другого, потому что получает больше в духовной жизни тот, кто отдает во славу Божью. Если каждый будет исполнять свои обязанности, то семья будет процветать. Поэтому мужьям нужно учиться любить жен, как и Христос возлюбил Церковь, а женам торопиться быть послушными своим мужьям во всем, как Господу. Важно, чтобы это было не на последнем году жизни, а в самом начале семейной жизни. Тогда вы не будете обкрадывать самих себя и Бога, Который желает соединить вас не для веселья, а для вечного благословения в браке. Чем больше я отдаю, тем больше обогащаю себя и ближнего, если делаю это с любящим и искренним сердцем и по воле Божьей. Помните, что в реальной семейной жизни муж может сделать свою жену, а жена своего мужа гораздо более счастливыми, чем в романтических мечтаниях.

3. Сохранить верность друг другу и относиться друг ко другу как к самому драгоценному подарку от Господа. Вы в ответе друг за друга не только перед людьми, но перед Богом. Сделайте центром своей жизни Христа, живите для Его славы, и ваш семейный союз будет прочным, а ваша верность Христу будет приводить к верности друг другу. Верность — это неизменность отношений к вечным ценностям, это умение дорожить своим как самым лучшим, несмотря на разные обстоятельства жизни. Верность — это прочность брака, а любовь друг к другу — это его красота. Бог не делает ошибок и дает каждому спутника жизни для того, чтобы подготовить его к вечности. Господь лучше нас знает, кто нам нужен, чтобы избавить нас от гордости, эгоизма, тщеславия, раздражительности, лени, маловерия, пустословия и т.д. И если он подарил вас друг для друга, а вы не оцените это и не сохраните верность, то вы не сохраните верность Богу, вы будете неблагодарны Ему за Его совершенный дар. Будьте верны друг другу во всем: в словах, мыслях, поступках, отношениях. Что дает силу для верности? Изменяй свой характер и свои поступки так, чтобы другой вдохновлялся к верности. При этом важно уметь переносить трудности, неприятности, огорчения, переносить достойно, зная, что Бог за вас, если вы с Ним, как и сказано в Слове Божьем: «**Если мы неверны, Он пребывает верным, ибо Себя отречься не может**» (2Тим.2:13). Тот, кто не ценит спутника жизни, не ценит себя.

Верность не зависит от красоты мужа и жены, от обстоятельств, от характера спутника жизни. Она — внутреннее качество. Это правильная оценка Божьего дара и благодарность Ему за то, что Он дает вам возможность жить для своей половины, а не для себя и не для своих мечтаний. Для этого нужно иметь духовную силу, а ее можно получить возрастанием в вере, приближением к Господу, т.е. изменением себя к лучшему.

Если мы живем для Господа, то Он всегда позаботится обо всех наших нуждах и даст силу устоять во всех испытаниях. В конечном итоге ваше счастье зависит от любви друг к другу, а любовь есть жертвенность, которая исходит от себя, а не от другого.

Итак, не стойте на месте, развивайтесь, возрастайте, достигайте любви, верности, взаимопонимания, радости, прощения, снисхождения, чтобы ваша жизнь была наполнена добрыми плодами и сопровождалась Божьими благословениями. Изменяйте не обстоятельства, не свою половину, не друзей, не церковь, а себя, и тогда наступят изменения и обстоятельств, и полвины, и друзей, и церкви. Если ваша жена что-то сделала не так, не спешите ее корить, измените себя, простите ее и вы увидите ее лучшие качества. Если ваш муж разбрасывает свою одежду, долго сидит за компьютером, не спешите обрушиваться на него негодованием, измените себя, свое отношение к нему, сделайте вместе то, что нравится одному, а потом то, что нравится другому, и мир будет изменяться вокруг вас.

 ***Изменять себя***

*Люди меняют друзей и работу,*

*Страны, о счастье трубя,*

*Не понимая в житейских заботах:*

*Надо менять лишь себя.*

*Люди меняют других и законы,*

*Ближних совсем не любя,*

*Сделав из правил удобных икону.*

*Надо менять лишь себя.*

*Люди меняют условия, ритмы,*

*Души других теребя,*

*Не сознавая, что выиграна битва,*

*Если изменим себя.*

*Сколько несчастья, и слез, и терзаний,*

*Тонет тщеславье в скорбях,*

*Надо к другим отменить притязанья,*

*Надо менять лишь себя.*

 Таким образом, ***если ты в семье с Божьей помощью будешь изменять себя, то Бог с твоей помощью будет изменять спутника жизни***. Для благословенной семейной жизни:

1. Постоянно избавляйтесь от эгоизма и живите для другого.

2. Спешите творить блага спутнику жизни каждое мгновение.

3. Будьте всегда верными Господу и друг другу.

Для достижения всего этого ***изменяй себя, а не спутника жизни, чтобы жить для Господа и иметь Божье благословение всю семейную жизнь***». Аминь!

**Любовь приносит вечную радость**

1Фес.4:13-18: «13 **Не хочу же оставить вас, братия, в неведении об умерших, дабы вы не скорбели, как прочие, не имеющие надежды.** 14  **Ибо, если мы веруем, что Иисус умер и воскрес, то и умерших в Иисусе Бог приведет с Ним.** 15  **Ибо сие говорим вам словом Господним, что мы живущие, оставшиеся до пришествия Господня, не предупредим умерших,** 16 **потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде;** 17 **потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем.** 18 **Итак, утешайте друг друга сими словами**».

 Это одно из самых торжественных и радостных заявлений во всем Священном Писании. Здесь говорится о трех важных вещах:

1. Все верующие во Христа люди воскреснут и будут вечно с Господом.

2. Те верующие во Христа, которые умерли раньше, воскреснут прежде остальных.

3. Потом все живущие верующие люди при Пришествии Христа, минуя физическую смерть, будут восхищены на встречу с Господом и на встречу со всеми верующими всех времен.

Это обещание Божьего Слова настолько величественно, что кажется непостижимым для человека. Какие предстоят чудеса! Земля, отдающая прах всех умерших верующих; чудо преображения этого праха в славные и нетленные тела для вечности, тела, в которых никогда не будет болезней, страданий и смерти; чудо преображения тел живых людей, минуя смерть; полет на небо — все это совершится во мгновение ока! И это будет со всеми верующими во Христа людьми. Это будет со мной и с тобой, если мы верим в Иисуса. Этого чудесного дня ожидают все христиане. Люди сегодня платят миллионы долларов, чтобы слетать в космос на несколько дней в скафандрах. А Господь даст нам возможность мгновенно переместиться в Божьи обители без всяких аппаратов, в новых телах. Какое чудо и какая любовь Божья!

Мы все так радуемся многим земным событиям: мы радуемся, когда рождается ребенок; когда настал час свадьбы, когда нам повысили зарплату или продвинули по служебной лестнице; когда мы победили в каком-то конкурсе; когда вышли здоровыми на пенсию; когда мы что-то доброе сделали для других; радуемся даже тому, что просто нет скорбных новостей. Но радость воскресения Христа превосходит все возможные радости вместе взятые!

Вся наша жизнь построена из радостей и огорчений, и мы получаем вдохновение, когда есть возможность послужить ближним и сделать их хоть немного счастливее. Насколько же величественнее радость прихода человека к Богу и обретение им вечного блаженства, о котором в Библии сказано: «**Сказываю вам, что так на небесах более радости будет об одном грешнике кающемся, нежели о девяноста девяти праведниках, не имеющих нужды в покаянии**» (Лк.15:7)! И мы все желаем, чтобы еще не примиренные со Христом люди примирились поскорее и обрели мир и покой в сердцах, обрели уверенность воскресения для вечности.

К сожалению, в жизни так мало радостей, а больше печалей, скорбей, проблем, стрессов, потрясений, неуверенности, потому что люди не ищут Бога в своей жизни. И люди больше пребывают в страхе, чем в радости. Они чаще за истинную радость принимают веселье и пустое времяпрепровождение, о котором в Книге Притчей сказано так: «**И при смехе иногда болит сердце, и концом радости бывает печаль**» (Пр.14:13). «*Истинная радость — серьезная штука*», — говорил римский писатель Сенека (4 до Р.Х.- 65 Р.Х.). Он писал: «*Достиг вершины тот, кто знает, чему радоваться*». Знаем ли мы, чему нам радоваться? Есть ли такая радость на свете, которая бы покрывала все проблемы и давала силы все преодолевать в душевном спокойствии? Есть ли такая радость, которую никто отнять не может? Слово Божье говорит, да, есть! Наш Господь Иисус Христос говорит Своим ученикам о Своем будущем воскресении как о великой радости для всех: «**Так и вы теперь имеете печаль; но Я увижу вас опять, и возрадуется сердце ваше, и радости вашей никто не отнимет у вас**» (Ин.16:22). Он также говорит и о том, что и верующие в Него воскреснут: «**Я есмь воскресение и жизнь; верующий в Меня, если и умрет, оживет. И всякий, живущий и верующий в Меня, не умрет вовек**» (Ин.11:25,26). Наш Господь говорит Своим последователям, чтобы они радовались не чудесам и не каким-то видимым достижениям, а «**тому, что имена… написаны на небесах**» (Лк.10:20), т.е. будущему воскресению для жизни в Царствии Божьем. Выше этой радости ничего нет.

 Воскресение Христа — это событие, которое потрясло мир; это событие, после которого Вселенная стала другой, и все люди стали избирать или веру в воскресшего Христа и Царство Божье или неверие в воскресение и ад. Мир не остался тем же, каким был, потому что Сын Божий для осуществления Своего плана спасения людей оставил славу неба, принял образ раба, сошел на эту землю, жил и учил, умер за наши грехи и воскрес для нашего оправдания. Бог сделал для нас все и ждет от нас согласия на наше спасение и на нашу вечную радость.

Как оценить силу Божьей любви? Творец всего видимого и невидимого, Творец миллиардов триллионов звезд, Творец людей, Всемогущий Господь снисходит на землю к человеку. Кто может оценить такую любовь?! Представьте себе, что президент самой авторитетной страны одевается в раба, приходит в тюрьму, живет там три с половиной года, страдает, переносит пытки, чтобы спасти человека, который был во вражеских отношениях с ним. И даже эта аналогия не даст представления и о тысячной доли той любви, которую явил для нас Господь. *Старинное хасидское предание гласит, что каждому человеку было велено носить верхнюю одежду с двумя карманами, чтобы получить послание от Бога. В одном послании написано: «Ты — ничто, ты всего лишь одна из миллиона миллионов песчинок во Вселенной», а в другом: «Я создал Вселенную ради тебя»*. Бог и Царь Вселенной все сделал для нас, маленьких песчинок. И теперь выбор за нами: оценим и примем мы Его жертву и любовь или же отвергнем? Этот выбор имеет глобальное значение и определяет нашу судьбу в вечности. «*Мы сами избираем себе радости и печали задолго до того, как испытываем их*», — говорил ливанский писатель Халиль Джебран (1883-1931). Как бы ты относился к человеку, который погибал в горящем доме, твой сын спас его, жертвуя собой, а этот человек сказал бы потом: «Я не признаю и не ценю твоего спасения, оно для меня ничего не значит»? Ты бы отверг этого человека в будущем и не имел бы с ним дела? Так поступит и Бог с тем, кто отверг спасение, данное людям через смерть и страдание Его Сына, потому что оно так ценно в глазах Бога и куплено высочайшей ценой Крови Христа. Слово Божье говорит: «**Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную. Ибо не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него. Верующий в Него не судится, а неверующий уже осужден, потому что не уверовал во имя Единородного Сына Божия. Суд же состоит в том, что свет пришел в мир; но люди более возлюбили тьму, нежели свет, потому что дела их были злы**» (Ин.3:16-19). Верующий в Бога «**имеет жизнь вечную и на суд не приходит, но перешел от смерти в жизнь**» (Ин.5:24). Верующий воскреснет для радости, а неверующие воскреснут для суда и вечных мук: «**Ибо праведно пред Богом — оскорбляющим вас воздать скорбью, а вам, оскорбляемым, отрадою вместе с нами, в явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его, в пламенеющем огне совершающего отмщение не познавшим Бога и не покоряющимся благовествованию Господа нашего Иисуса Христа, которые подвергнутся наказанию, вечной погибели, от лица Господа и от славы могущества Его, когда Он придет прославиться во святых Своих и явиться дивным в день оный во всех веровавших, так как вы поверили нашему свидетельству**» (2Фес.1:6-10).

«**И многие из спящих в прахе земли пробудятся, одни для жизни вечной, другие на вечное поругание и посрамление**» (Дан.12:2).

Хотелось бы нам этого или нет, но так будет, потому что так говорит Бог через Свое неизменное и вечное Слово. Если какой-то человек не верит в это, от этого Вселенная не изменится, а изменится только жизнь и будущее этого человека. Бог любит людей и желает спасти каждого, но Он не будет силой приводить человека в рай, Он ждет добровольного выбора. Воскресение Христа изменило Вселенную. То, что Сам Бог перенес тяжкие мучения за нас и воскрес, — это уже обновленная Вселенная, это другая Вселенная, с другой надеждою для всех, кто верит в Иисуса Христа. Он воскрес не для того, чтобы явить Свою славу и показать могущество Бога. Для этого есть много других способов: Он мог бы потрясти небеса, свернуть небо в свиток, иссушить моря. Он воскрес, чтобы и все верующие в Него воскресли: «**Но Христос воскрес из мертвых, первенец из умерших. Ибо, как смерть через человека, так через человека и воскресение мертвых. Как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут, каждый в своем порядке: первенец Христос, потом Христовы, в пришествие Его**» (1Кор.15:20-23). И то, что верующие в Него воскреснут, — это самая великая радость, которой нет пределов.

 Когда Мария пришла ко гробу Христа после Его захоронения и не нашла там Его, потому что Он воскрес, она еще не поняла величие произошедшего и потому плакала о потере до тех пор, пока Господь не сказал ей: «**Что ты плачешь?**» (Ин.20:15). Мы часто плачем, как Мария, часто всего боимся и не осознаем, что Христос всегда рядом. Когда неверующие люди хоронят неверующих родственников, то страшнее и печальнее картины нет, потому что у них нет надежды на будущую встречу с ними, для них это — конец. Но Апостол Павел ободряет всех верующих и говорит: «**Дабы вы не скорбели, как прочие, не имеющие надежды**». Радость всегда заканчивается там, где нет надежды на доброе будущее, где царит страх, где полная неизвестность и неуверенность. Вот почему при малейшем колебании экономики, при появлении некоторых нестабильностей, при изменениях неверующие люди впадают в панику, и их жизнь становится парализованной. Люди всего боятся, но более всего боятся смерти как вечной потери. Этого же боялась и Мария, она думала, что потеряла Христа. Но Христос Своим воскресением победил смерть. Смерть не имеет больше власти над верующим человеком, потому что всякий уверовавший во Христа принадлежит Ему и при Его Втором Пришествии воскреснет. «**Последний же враг истребится — смерть**» (1Кор.15:26). Какая радостная весть для человека: смерть не всесильна, Бог лишь временно переводит меня в иной мир, чтобы ожидать воскресения! Смерть не имеет над верующим власти. Но пока Мария в страхе, и лишь когда Иисус открывается ей, она радуется и возвещает всем о воскресении Христа. Это была необычная радость. Но в воскресение праведных будет еще более чудесный праздник, когда гробы откроются для миллионов людей, когда мы увидим всех апостолов и всех христиан всех веков, увидим своих родных, когда увидим Господа во славе, когда сольемся в единой хвале Господу! Там будет слава, там будет пение ангелов, там будет неизреченная радость! Но для участия в этом празднике необходимо одно условие: «**Ибо, если мы веруем, что Иисус умер и воскрес, то и умерших в Иисусе Бог приведет с Ним**». Это значит, что нужно поверить в Иисуса Христа, поверить, что Он возлюбил тебя, что Он пришел для твоего спасения, что Он страдал и понес твои грехи на кресте, что Он воскрес и для твоего воскресения. И об этой вере должно быть заявлено открыто в молитве покаяния, в просьбе к Господу простить грехи и принять в Свое Царство. Нужно принять великую истину и склониться пред Всесильным Творцом на колени, демонстрируя свою веру.

 Люди не идут к Богу, потому что боятся перемен и не думают о будущем. *Один дедушка спросил своего внука: «Что ты будешь делать после окончания университета?» «Буду работать, чтобы зарабатывать много денег», — ответил тот. «А дальше что?» — спросил мудрый старик. «Буду делать карьеру, чтобы еще больше зарабатывать денег и содержать семью».— «А дальше?» «Буду жить, ездить в путешествия, смотреть весь мир», — отвечал юноша. «Ну а дальше что, что потом?» — не отставал дедушка. «А потом умру». «А что потом?» — спросил многозначительно старик. «А что будет потом, нас этому не учили», — ответил молодой человек. На это дедушка многозначительно сказал: «Плох тот университет, где не учат думать, что будет потом»*. Да, жизнь, как одно мгновение, быстро пролетит, а что потом? Это самый главный вопрос для каждого человека.

 Люди мечутся, сомневаются, спрашивают, вместо того, чтобы принять эти вечные истины. Люди спрашивают: «Где Бог? Покажите Его мне». Спрашивать человеку: «Где Бог?», это все равно, что спрашивать солнцу, где свет, и рыбе, где вода». Бог всюду. Он явил Себя людям явным образом в личности Иисуса Христа, Который принял образ человека и жил на земле более тридцати лет. Святой Бог умер и воскрес за нас, уплатив за наши грехи Своей жизнью. Требовать от Бога того, чтобы Он явил что-то большее, чем Он уже явил, это равносильно тому, чтобы просить для себя каплю воды, когда мы имеем рядом океан. Люди иногда так примитивно представляют Бога, Его любовь и долготерпение к нам, что становится понятным: они никогда не думали о самом важном для своей жизни: «А что потом?».

*Я однажды услышал реальную историю от пожилого верующего, который рассказывал о периоде атеизма в стране, когда в их деревне разоряли храм. Один злой коммунист крошил церковные украшения и иконы и причитал: «Если Бог есть, пусть Он меня накажет». К нему подошел маленький седовласый верующий старичок и спокойным голосом сказал: «Сынок! Он уже тебя наказал, потому что отнял у тебя разум».*

*Один известный атеист так говорил в своих публичных лекциях: «Я даю Богу пять минут. Пять минут на размышление. Если Он есть, пусть поразит меня». И через пять минут он, будучи живым, говорил: «Ну, вот видите, значит, Бога нет!» Живший в то время не менее известный проповедник так прокомментировал эти действия: «Этот господин думает, что за пять минут может закончиться долготерпение Бога, Который любит нас безграничной любовью и тысячелетиями долготерпит нас, желая нашего покаяния и спасения»*. Если бы Бог наказывал людей за их грехи сразу, то в живых никого бы не осталось.

 Бог любит и терпит нас, терпит несправедливости, терпит безбожие, терпит убийства и насилие, терпит наши грехи всю жизнь. Но не всегда так будет. За все придется отвечать. И сами мы не можем искупить и оправдать своих грехов, потому что мы все грешны. Бог умер за каждого из нас, уплатил за грехи каждого, воскрес ради воскресения каждого, и каждому дает возможность быть участником самой великой радости — радости будущего воскресения праведных для блаженной жизни.

 Человеку важно перестать смотреть на свое ничтожно маленькое «я» и посмотреть на величие Спасителя на кресте Голгофы, посмотреть в будущность. Вот, Спаситель смотрит в твое сердце и спрашивает, как некогда спрашивал Своих учеников: «А вы за кого почитаете Меня?» Он спрашивает: «Что для тебя сегодня праздник Пасхи? Видишь ли ты в этом празднике свое будущее воскресение или Моя жертва за тебя была напрасной?». Вот Он смотрит на тебя с креста Голгофы и обнимает Своими пронзенными на кресте руками мир, чтобы показать, как глубока Его любовь, от которой сияет спасение и для тебя. Если хочешь иметь радость воскресения, прими Христа верой в свое сердце.

Люди окунулись в суету и безразличие настолько, что даже не думают дальше сегодняшнего дня. Живу пока живу, а что потом — увижу потом. Но важно не увидеть, а знать, что ты увидишь потом, а еще важнее сделать правильный выбор, чтобы увидеть блаженство в раю и иметь полноту радости. Сбросьте с себя безразличие и равнодушие, потому что это — самые коварные оковы для человека. Американский поэт 20-го века Ричард Эберхардт писал «*Не бойся врагов, в худшем случае они могут тебя убить; не бойся друзей — в худшем случае они могут тебя предать. Бойся равнодушных — они не убивают и не предают, но только с их молчаливого согласия существуют на земле предательство и убийство*».

 Но самое страшное равнодушие — это равнодушие к своему будущему, равнодушие к тому, что будет в вечности. Верующие в Иисуса Христа люди могут сказать в радости вместе с Апостолом Павлом: «**Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде;** 17 **потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем.** 18 **Итак, утешайте друг друга сими словами**». Какое великое утешение дает нам Господь! В принятии верой Христа и Его воскресения — разрешение всех проблем: проблемы неуверенности, страха, смерти, безрадостности и бессмысленности.

Один известный проповедник большинство своих проповедей заканчивал словами: «*Возможно, что вы сегодня вечером ляжете спать в свою уютную кровать, а утром окажетесь в страшном аду. Мы вынуждены вас предупредить, чтобы этого не случилось, вам надо покаяться*». И мы должны вас предупредить со всей серьезностью: если человек не раскается в своих грехах, он увидит пылающий огонь гнева и будет постоянно пребывать в вечных скорбях и мучениях. Там уже ни у кого не будет желания испытывать Бога, давать Ему пять минут или что-то спрашивать, потому что будет поздно. Но есть и радостная весть: все, кто поверит в Иисуса Христа, кто умрет в этой вере или же в вере доживет до Пришествия Господня, тот будет вознесен на встречу с Господом на небесах для вечной жизни: «**Говорю вам тайну: не все мы умрем, но все изменимся вдруг, во мгновение ока, при последней трубе; ибо вострубит, и мертвые воскреснут нетленными, а мы изменимся. Ибо тленному сему надлежит облечься в нетление, и смертному сему облечься в бессмертие. Когда же тленное сие облечется в нетление и смертное сие облечется в бессмертие, тогда сбудется слово написанное: поглощена смерть победою. Смерть! где твое жало? ад! где твоя победа?**» (1Кор.15:51-55). Жало смерти удалено из судьбы верующего. Но не только это. Бог готовит такое блаженство на небесах для уверовавших в Него людей, о котором они даже не могут и мечтать. Вот как описано Царствие Божье: «**И услышал я громкий голос с неба, говорящий: се, скиния Бога с человеками, и Он будет обитать с ними; они будут Его народом, и Сам Бог с ними будет Богом их. И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло. И сказал Сидящий на престоле: се, творю все новое. И говорит мне: напиши; ибо слова сии истинны и верны**» (Отк.21:3-5). *Однажды Д. Макдональд, известный шотландский проповедник, разговаривал с сыном о рае. «Уж слишком хорошо, чтобы быть правдой», — сказал сын. Отец с мудрой улыбкой ответил: «Нет, это как раз так хорошо, что должно быть правдой!».* Суть христианской веры в том, что каждый христианин верит, что Христос умер и воскрес за него, и что он также воскреснет для жизни вечной.

Что может быть радостней для тебя в этой жизни? Что может быть проще для получения этой радости: принять верой, что страдания и смерть Иисуса на кресте были за твои грехи, попросить у Бога прощения за грехи в покаянии, и принять решение следовать за Господом всю оставшуюся жизнь? Ради тебя Христос и приходил на эту землю, ради тебя Он умер и воскрес, ради тебя есть праздник Пасхи, ради тебя сегодня проводится это служение и напоминание о том, что ты можешь быть счастливым, что ты можешь быть причастником самой великой радости во Вселенной в будущем, если примешь правильное решение сегодня и обратишься к Богу в покаянии. Если же ты этого не совершишь и не совершал раньше, то этот праздник пока не для тебя, то все это проходит мимо тебя. Для тебя остается только пасхальный пирог. И торжественный возглас: «Христос воскрес! Воистину воскрес!» он тоже не касается тебя, потому что ты еще не получил удостоверение своего воскресения от Бога через обращения к Господу в молитве покаяния, потому что ты еще не заявил о своем добровольном следовании за Ним и не сказал: «Господи! Прости меня за то, что и мои грехи причиняли Тебе боль на кресте. Господи! Благодарю Тебя за то, что и мне Ты Своим воскресением открываешь путь на небо». И если это сложно запомнить, скажите Господу от всего сердца: «Господи! Прости меня грешного!» Он видит сердце, Ему не надо много слов.«***Самое радостное событие во Вселенной — будущее воскресение — может стать твоим через твое покаяние и веру в воскресение Христа***». Ты можешь стать обладателем вечности с Богом в этот чудный день. Когда начнет петь хор, выходи сюда, вперед, чтобы мы вместе могли помолиться.

Вот поет хор, вот за тебя молится церковь, вот на тебя смотрят Ангелы с небес, вот тебя ожидает воскресший Христос. Посмотри на Христа, на крест Голгофы и на то, в каких ты отношениях с Богом, как ты расцениваешь Его смерть и воскресение. Если ты веришь в это, то для тебя звучит со страниц Священного Писания призыв любящего Спасителя: «**Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас**» (Мф.11:28). Выходи к Нему навстречу.

Что держит тебя от этого шага: нежелание изменяться, мнения людей, твои грехи? Поставь все это на одну чашу весов, а на другую поставь радость вечной жизни и вечного спасения через воскресение в нетленном теле — и сделай выбор. Сделай шаг навстречу Христу и навстречу блаженному будущему с Ним. Получи свидетельство в сердце о том, что ты принят как участник этого величайшего будущего праздника радости. Получи это сегодня, в этот замечательный день и носи эту святыню вечно.

 Итак, ***приди и получи*** ***сегодня удостоверение участника радости воскресения для вечной жизни через покаяние и веру в воскресение Иисуса***. Да благословит тебя Господь и даст силы на этот шаг. Аминь!

|  |  |  |  |  |  |  |
| --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- |
| **№** | **Текст****Библии** | **Название****проповеди** | **Тема проповеди** | **Тип про-****поведи по****назначению** | **Тип проповеди по структуре** | **Основная идея (мысль) проповеди** |
| **в форме****утверждения** | **в форме практического****применения** |
| **1** | Быт.19:12-18 | Побеждающая любовь смотрит вперед | Спасение | **евангелизационная**  | разъясни-тельная | Спасается тот, кто добровольно совершает решительный выбор вечных Божьих ценностей, безоглядно и без промедлений оставляя разрушающие душу греховные ценности | Серьезно, безоглядно и незамедлительно принимай спасение на условиях Бога, когда Он близко |
| **2** | Исх.32:1-26 | Любовь побеждает в истине и постоянстве | Верность истине | назидательная | разъясни-тельная | Мужество при отстаивании истин Божьего Слова и твердость позиций ограждают народ Божий от падений и приближают в любви к Живому Богу | Смело и с любовью вступай в бой за истину, чтобы своим служением направлять людей на поклонение Богу в духе и истине |
| **3** | 1Цар.1:1-28 | Любовь побеждает обиды | Победа над обидами | назидательная | разъясни-тельная | Победа над обидами достигается постоянным устремлением на Божье совершенство и желанием жить Его ценностями | Побеждай обиды через правильные отношения с совершенным Богом, и тогда у тебя будет благословение даже через несовершенных людей |
| **4** | 1Цар.30:1-25 | Любовь выше справедливости | Снисхождение | назида-тельная | разъясни-тельная | Любовь и снисхождение выше справедливости и закона, потому что справедливость дает то, что заслуживается, а любовь дает сверх заслуг и вопреки заслугам, приобретая друзей и умножая любовь от Бога | Даже в самых трудных ситуациях поступай с ближними не по справедливости, а по любви, которая выше справедливости, чтобы приобретать друзей и благоволение от Бога |
| **5** | Пс.14:1-5 | Действенная любовь очищает сердце | Соработники Бога | назида-тельная | разъясни-тельная | Для обитания в вечности с Господом необходимо с Его помощью на земле принять верой и постоянно воплощать жизнью непреходящие Божьи ценности | Не только избери, но и постоянно иди путем Божьей правды, укрепляясь силой от Господа через исполнение Его вечных заповедей |

|  |  |  |  |  |  |  |
| --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- |
| **№** | **Текст****Библии** | **Название****проповеди** | **Тема проповеди** | **Тип про-****поведи по****назначению** | **Тип проповеди по структуре** | **Основная идея (мысль) проповеди** |
| **в форме****утверждения** | **в форме практического****применения** |
| **6** | Пр.31:10-31 | Любовь трудится для ближнего | Жизнь в браке | назида-тельная | разъясни-тельная | Добродетельные жены являются подарком от Господа для мужей, любящих Господа, а любящие мужья являются подарком для жен, которые желают быть помощниками мужьям, проявляя им безусловное уважение | Мужья любите своих жен без всяких условий, а жены уважайте и будьте послушны своим мужьям без всяких условий, чтобы творить счастье в семье |
| **7** | Еккл.1:1,2; 9,10;.2:26; 12:13,14  | Любовь к Богу открывает смысл и красоту жизни | Жизненные ценности | назидательно-вероучительная | разъясни-тельная | Благополучие без богобоязненности — пустота жизни, а простота с Богом — полнота на земле и блаженство в вечности | Ищи Бога и простоты жизни в Нем и не обманывайся вечным проклятием поиска благополучия без Господа в центре жизни |
| **8** | Песн.8:6,7 | Любовь — высшее богатство | Построение брака | назидательная | текстовая | Любовь в семье нуждается в поддержании ее огня маслом жертвенности | Чтобы большие воды бурной жизни не смогли потушить или угасить огонь вашей любви, постоянно подливайте в этот огонь масло жертвенности и благодарности и пополняйте его запасы от Господа, являя Его образ в вашей семье |
| **9** | Мф.2:1-12 | Любовь и ее источник | Рождение Христа | назидательно-вероучительная | разъясни-тельная | Жажда Бога и стремление понять истину приводит ко Христу и к полноценной жизни, а неверное понимание Бога и его влияния на нашу жизнь приводит к безразличию и духовной смерти | Всегда держи Христа в центре своей жизни и поклоняйся Ему как Царю Царей, потому что только Он является истинным источником жизни |
| **10** | Мф.12:1-8 | Любовь превозносится над законом | Закон и благодать | назида-тельная | разъясни-тельная | Закон — для любви, а не любовь для закона, потому что любовь превыше всего и для ее проявления требуется христианское мужество и чистое сердце | Имей христианское мужество и поступай так, чтобы закон был слугой милости, а не милость слугой закона |
| **№** | **Текст****Библии** | **Название****проповеди** | **Тема проповеди** | **Тип про-****поведи по****назначению** | **Тип проповеди по структуре** | **Основная идея (мысль) проповеди** |
| **в форме****утверждения** | **в форме практического****применения** |
| **11** | Мф.25:1-13 | Возрастающая любовь ведет на брачный пир со Христом | Второе Пришествия Христа | назидательно-вероучительная  | разъясни-тельная | При встрече с Господом уже ничего нельзя будет изменить в твоей жизни и воспламенить факел веры, если твое сердце не было постоянно наполняемо маслом Христовых ценностей, а характер не становился подобным образу Христа под действием Его благодати | Держи свое сердце в постоянной готовности встречи с Господом, всегда пополняя светильник веры маслом Христовых ценностей, чтобы быть участником брачного пира на небесах |
| **12** | Мф.27:1,2,11-26 | Оправдывающая и молчаливая любовь с небес побеждает смерть | Страдания Христа | назида-тельная | разъясни-тельная | Божья любовь молчит, оправдывает и смотрит в вечность, а человеческое зло кричит, обвиняет и смотрит на земные выгоды | Проявляй любовь к людям в молчании, направляя свой взор на вечные ценности и не оправдываясь перед духовно слепыми и глухими обвинителями |
| **13** | Мф.27:27-37 | Любовь, побеждающая грех человечества | Страдания Христа | назида-тельная | разъясни-тельная | Безумие человеческого греха может быть остановлено только силой всепобеждающей Божьей любви | Взирай всегда на Христа и даже в самых отчаянных обстоятельствах побеждай безумие человеческого греха любовью, веря и зная, что конечное слово будет за Всевышним Судьей |
| **14** | Лк.13:6-9 | Долготерпеливая любовь | Долготерпение и любовь | назида-тельная | разъясни-тельная | Успех нашей жизни пред Богом будет определяться не только нашими плодами, но и тем, как мы с надеждой помогали стать плодоносным другим людям | Не спеши рубить ближнего, а спеши приносить плоды терпения и любви, чтобы самому остаться в Божьем винограднике и чтобы помочь ближнему стать плодоносным |
| **15** | Лк.15:11-24 | Любовь, возвращающая в отчий дом | Покаяние | **евангелизационная** | разъясни-тельная | Только возвращение к Небесному Отцу через покаяние дает новую жизнь, наполняя ее смыслом и благословением  | Поспеши вернуться к Отцу Небесному, Который более всего любит тебя, простит тебя, даст новую вечную жизнь и облечет в царские одежды |
| **№** | **Текст****Библии** | **Название****проповеди** | **Тема проповеди** | **Тип про-****поведи по****назначению** | **Тип проповеди по структуре** | **Основная идея (мысль) проповеди** |
| **в форме****утверждения** | **в форме практического****применения** |
| **16** | Лк.16:19-31 | Любовь доверяет Божьему Слову | Спасение через веру в Божье Слово | **евангелизационная** | разъясни-тельная | Если не поверишь Богу о спасении, рае и аде, то, тем более, не поверишь человеку и лишишься блаженства рая по такой великой беспечности | Избегай мук ада не упованием на знамения и свидетельство мертвых, а полным доверием Богу и Его Слову |
| **17** | Иак.1:17 | Любовь как дар для ближнего | Использование добрых даяний в семье | назида-тельная | тематическая | Муж и жена являются совершенными дарами от Бога для совершенного служения друг другу и принесения плодов Господу  | Используйте себя каждое мгновение жизни как совершенный Божий дар для драгоценной половины |
| **18** | 1Кор.13:1-13 | Любовь побеждает все земные ценности | Любовь | назида-тельная | разъясни-тельная | Наша близость к Господу определяется мерой истинной, действенной и жертвенной любви к людям | Преображайся в образ Божий проявлением только той истинной любви, которая исходит от Господа и проявляется к людям по Его вечным эталонам |
| **19** | 2Кор.5:15 | Любовь побеждает эгоизм | Жизнь в браке для славы Божьей | назида-тельная | тематическая | Если ты в семье с Божьей помощью будешь изменять себя, то Бог с твоей помощью будет изменять спутника жизни | Изменяй себя, а не спутника жизни, чтобы жить для Господа и иметь Божье благословение всю семейную жизнь |
| **20** | 1Фес.4:13-18 | Любовь приносит вечную радость | Приход к Богу | е**вангелизационная** | разъясни-тельная | Самое радостное событие во Вселенной — будущее воскресение — может стать и твоим через покаяние и веру в воскресение Христа | Получи сегодня удостоверение участника радости воскресения для вечной жизни через покаяние и веру в воскресение Иисуса |